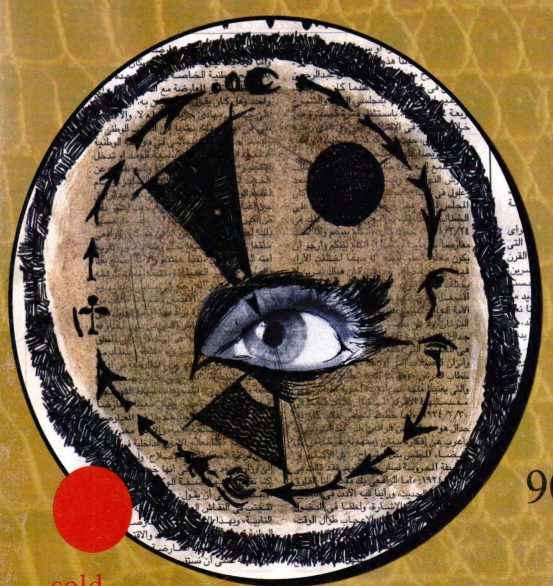
# الملقة النقدية

الأدب والتاريخ والمرمنيوطيقا الفلسفية

ترجمة وتقديم : خالدة حامد

تألیف : دیفید کوزنز هوی



908

sold



"الحلقة النقدية" كتاب يبحث في الحلقة الهرمنيوطيقية الشهيرة، كما تجلت في ميادين مختلفة، ولا سيما في ميداني البحث التاريخي والنقد الأدبى. وعلى الرغم من أن هذه الحلقة قد صبغت صياغة متباينة عبر نظريات هرمنيوطيقية مختلفة، ظلت تصف عموما الكيفية التي يرتبط بها الجزء بالكل بطريقة حلقية في عمليتي الفهم والتأويل. فلكي نفهم الكل يغدو ضروريا فهم الأجزاء، في حين أننا لكي نفهم الأجزاء، لا ينبغي لنا إلا استيعاب شيء من الكل. وقد الشعملت هذه الحلقة في الهرمنيوطيقا القديمة بالدرجة الأساس لوصف فهم النصوص، في حين غدت في الأساسي في فهم الإنسان لطبيعته وموقفة. وبمعية الحلقة الهرمنيوطيقية مار الفهم شرطا لإمكائية الخبرة والبحث الإنسانيين. وتكمن مهمة الفلسفة النقدية في اكتشاف مثل هذه الشروط ووصفها.

### **الحلقة النقدية** الأدب والتاريخ والهرمنيوطيقا الفلسفية

تأليف ديفيد كوزنز هوى

> ترجمة وتقديم خالدة حامد



#### المشروع القومى للترجمة إشراف: جابر عصفور

- العدد: ۹۰۸
- الحلقة النقدية (الأدب والتاريخ والهرمنيوطيقا الفلسفية)
  - ديفيد كوزنز هوى
    - خالدة حامد
  - الطبعة الأولى ٢٠٠٥

#### هذه ترجمة كتاب:

#### The Critical Circle

Literature, History, and
Philosophical Hermeneutics
by
David Couzens Hoy
Copyright © 1978 By the Unversity of California

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمجلس الأعلى للثقافة.

شارع الجبلاية بالأوبرا - الجزيرة - القاهرة ت: ٧٣٥٢٣٩٦ فاكس: ٧٣٥٨٠٨٤

EL Gabalaya st. Opera House, El Gezira, Cairo

TEL: 7352396 Fax: 7358084

تهدف إصدارات المشروع القومى للترجمة إلى تقديم مختلف الاتجاهات والمذاهب الفكرية للقارئ العربى وتعريفه بها، والأفكار التي تتضمنها هي اجتهادات أصحابها في ثقافاتهم ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلس الأعلى للثقافة.

## المحتويات

| 7          | مقدمة المترجمة                                              |
|------------|-------------------------------------------------------------|
|            | توطئة                                                       |
|            | مقدمة المؤلف                                                |
| 27         | الفصل الأول: الصحة وقصد المؤلف: نقد هرمنيوطيقا أ. د. هير ش  |
| 31         | أولا: المعنى والدلالة                                       |
| 45         | ثانيًا: قصد المؤلف                                          |
| 57         | ثالثًا: المعنى والوعى                                       |
| الفلسفية69 | الفصل الثاني: طبيعة الفهم: هرمنيوطيقا هانز - جورج غادامير ا |
| 71         | أولا: مفهومان متضاربان للهرمنيوطيقا                         |
| 77         | ثانيًا: حدود الموضوعانية                                    |
| 81         | ثالثًا: الفهم والتأويل والتطبيق                             |
| 85         | رابعًا: الفهم والفهم التطبيقي                               |
| 93         | خامسًا: الفهم واللغة                                        |
| 101        | سادسًا: ما وراء النسبية؟                                    |
| 111        | الفصل الثَّالِث: النص والسياق                               |
| ں115       | أو لاً: تغريب الكتابة: رقعة شطرنج دريدا الخالية من الأساس   |
| 123        | ثانيًا: المحايثة والإحالة: قوس ريكور الهرمنيوطيقي           |
| 129        | ثالثًا: الملاءمة                                            |
| 137        | رابعًا: تاريخانية التأويل                                   |
| 149        | الفصل الرابع: الحقيقة والنقد                                |
| 151        | أولاً: تاريخانية الفن                                       |
| 157        | ثانيًا: الحقيقة الهرمنيوطيقية والمتعالية: كارل – أوتو آبل   |
| 169        | ثالثًا: مناظرة غادامير – هابرماز                            |
| 183        | رابعًا: الخلاصة: الهرمنيوطيقا بوصفها نقدًا                  |
| نموذج؟191  | الفصل الخامس: هرمس وكليو - أولاً: التاريخ الأدبى: مفارقة أو |
|            | ثانيًا: ما وراء النزعة التاريخية؟                           |

| ثَالثًا: "التاريخ أو الأدب؟" غادامير ضد بارت                        |       |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| رابعًا: الطابع المشترك للنصوص التاريخية والأدبية                    |       |
| خامسًا: الهرمنيوطيقا والنقد التطبيقى: ياوس وشتايغر وريفاتير وفسش213 |       |
| سادسًا: مفارقة الحداثة: هارولد بلوم                                 |       |
| سابعًا: التاريخ الأدبى والحلقة التأويلية: "خلاصة"                   |       |
| موز الكتب                                                           | ثبت ر |
| لأعلام                                                              |       |

#### مقدمة المترجمة

إن القول بعدم إمكانية الوصول إلى المعنى كله على نحو فورى وبعيد عن الالتباس هو الذى يسوع وجود المؤولين ونظريات التأويل عمومًا. ومع التسليم بأن التأويل يلعب دورًا أساسيًا، لا يتضح عندئذ البعد الذى ينبغى للتأويل أن يصله، فهو ببساطة "فن تجنب سوء الفهم"، بحسب تعبير فريدريك شليرماخر. ويتميز أى عرض للتأويل والهرمنيوطيقا بأنه يفترض سلفًا عددًا من الافتراضات التى تتعلق بطبيعة المعنى أو الفهم وغيرها من القضايا التى ينتج عنها جملة من المشكلات.

وإذ أعتقد أن أولى مهمات المترجم، خدمة لتقافته، أن ينبرى لكسر غربتها عن العالم، ولن يتم ذلك - كما أرى - إلا إذا أسهم في وضع ثقافته هذه في سياقها العالمي، عبر نقل المناهج والنظريات والإشكاليات المستحدثة التي تشعل متقفي العالم على اختلاف مشاربهم وميولهم، وسعيًا منى للمشاركة في انفتاح الثقافة العربية على ما يجرى في عالمنا اليوم، فكرت في أن أنقل أحد الكتب المهمة في مجال النظرية الهرمنيوطيقية المعاصرة إلى العربية... "الحلقة النقدية - الأدب والتاريخ والهرمنيوطيقا الفلسفية"، تأليف ديفيد كوزنز هوى. ويعنى هذا الكتاب بما وصلت إليه النظرية الهرمنيوطيقية وطروحاتها وأفكارها التي فرضت نفسها دون منازع. ويعد هذا الكتاب غنيًا بمادته للقارئ العربي وللمكتبة العربية التسي

وعلى الرغم من أهمية هذا الكتاب، ينبغى ألا نغفل عن الصعوبات والمشكلات الجمة التى تعترض سبيل من يحاول نقله إلى العربية، بل أجد أن الشروع بترجمة كتاب من هذا النوع مغامرة فى ذاتها؛ فإلى جانب الصعوبات التى ترافق عملية نقل أى نص من لغته الأم إلى العربية، أجد هذا الكتاب يتميز بجملة من المشكلات التى لم أدّخر وسعًا فى محاولة كشف مغاليقها وإضاءتها، كلما دعت الضرورة إلى ذلك..

كما إن ترجمة كتاب فى هذا الحقل أمر عسير للغاية لما يشتمل عليه من مفاهيم واصطلاحات قد تكون بحاجة إلى الإرشاد والوضوح والتفسير الوافى؛ وهكذا فقد حاولت فى هذه الترجمة توخى الدقة الشديدة والتمسك بسروح النص

الأصلى مع السعى فى الوقت نفسه وراء وضوح الفكرة وانسيابيتها فى السنص العربى. وسيكون القارئ هو الحكم فى تحديد ما إذا كنت برعت فى تحويل نص فلسفى جيد باللغة الإنكليزية إلى نص جيد باللغة العربية، لاسيما إذا أدركنا افتقار المكتبة العربية إلى معاجم متخصصة تسهل لقارئها مهمة التعرف على الاصطلاحات والمفاهيم التى يحفل بها التراث الهرمنيوطيقى الممتد عبر أفاق شاسعة يصعب مواكبتها. وقد اشتمل الكتاب على نسبة كبيرة من المفاهيم والاصطلاحات باللغة الألمانية حاولت جهدى إيجاد مقابل لها باللغة العربية وآثرت، فى بعض الأحيان، الإبقاء على المقابل الإنجليزى رغبة منى فى تعريف القارئ به، ومحاولة لترسيخ دعائم مصطلح موحد. كما فضلت، أحيانا، إيراد المصطلح الألماني لأهميته، وفى أخرى كنت اترك المقابل البديل بين قوسين مربعين [] لضمان عدم الخلط بينه وبين غيره من الاصطلاحات ومنعا لفرصة الالتباس أو الغموض، ولتمييزها عن أقواس المؤلف التى تكون بصيغة قوسين هلاليين ().

ونظراً للمساحة الواسعة التي يغطيها "هوى"، مؤلف الكتاب، في مجال موضوعه، فضلاً عن النظريات والأعلام والمصطلحات الكثيرة التي برز بعضها مؤخراً على نحو استدعى التعريف بها؛ حاولت جاهدة إضافة ما يلزم من الهوامش كلما وجدت ضرورة لذلك. كما أدرجت في نهاية الكتاب ثبتًا للأعلام، وآخر لمختصرات الكتب المستعملة في هذا الكتاب، فضلاً عن تقديم ملحق تعريفي بالأعلام.

و لابد من القول أنه ربما لم يسبق لقارئ العربية أن اطلع على كتاب بقلم مؤلفنا "هوى" الذى يحظى بعدد غير متناه من القراء وما كان كتابه ليرى النور (مثلما أشار في قائمة الشكر) لولا مناقشاته مع هائز جورج غادامير التي كان لها الأثر الواضح، وعرقانه لعدد من المفكرين المهمين الذين يخاطبهم بصفة " الرفاق " و"الأصدقاء " من أمثال ريتشارد رورتي وستانلي كورنغولد ووالتر كوفمان وإدوارد كيسي وريتشارد بانمر وبيتر ماكورمك.

وديفيد كوزنز هوى هو أستاذ الفلسفة فى جامعة كاليفورنيا. حصل على المقعد الرئاسى فى جامعة سانتا كروز. علمًا أن هذا المنصب لم يشغله قبله فى الماضى سوى هايدن وايت عن الدراسات التاريخية (١٩٨٣ – ١٩٨٨) وريتشارد

ووسرستروم عن الفلسفة الأخلاقية (١٩٥٨ - ١٩٩١) وأنجيلا دافس عن الدراسات النسوية والأفريقية الأمريكية (١٩٥٥ - ١٩٩٧). ويتم منح هذا المقعد إلى الأعضاء المتميزين من كادر الجامعة. وقد التحق هوى بهذه الجامعة عام ١٩٨١ ويحمل تاريخًا بارزًا في مجال التفكير النقدى؛ فبالإضافة إلى أكثر من خمسين مقالاً، ألف هوى وأعد أيضًا الكثير من الكتب كان من بينها "النظرية النقدية" (مع توماس مكارثى) و"فوكو: مختارات نقدية"، و"الحلقة النقدية" (في النظرية الأدبية والهرمنيوطيقا الفلسفية). وحصل عام ١٩٩٨ على جائزة الامتياز في التدريس في الجامعة. ويتضمن مشروعه الجديد الكتب الآتية: "المقاومة النقدية" و"تاريخ الوعي" و"سياسة الزمن".

وختاما، لا يسعنى إلا أن أتوجه بالامتنان والعرفان للأستاذ أحمد هاشم الذى القترح على ترجمة هذا الكتاب لأهميته البالغة... وكذلك الدكتور حيدر سعيد الذى زودنى بما يمكن أن يجعل الكتاب واضحا فى أفكاره وقضاياه. أما الأستاذ جمال العميدى فقد ندب نفسه لرفدى بالمصطلحات اللازمة التى استقرت ترجمتها عربيا، والمصادر الضرورية. وبذل جهذا كبيرا فى مراجعة الكتاب على نسخته الإنجليزية إلا أن انشغالاته الكثيرة حالت دون إكمال مشروع المراجعة الذى كنت أتمنى أن يكمله معى... فله منى وافر الشكر والامتنان.

و لا أنسى التشجيع الذى تلقيته من جمع من الأسانذة والأصدقاء الذين وقفوا إلى جانبى يذللون الصعاب من أجل إنجاز المشروع... فلهم منى جميعًا آيات التقدير والاحترام.

ووفاء منى لهذه الجهود الطيبة، أجدنى ملزمة بالقول أن إيجابيات هذا العمل تبقى رهينة بكل جهد مخلص حظيت به أما السلبيات التى فيه فتظل مسئوليتى أنا وحدى، والله من وراء القصد.

خالدة حامد

#### توطئة

"الحلقة النقدية" The Critical Circle كتاب يبحث في الحلقة الهرمنيوطيقية الشهيرة، كما تجلت في ميادين مختلفة، والسيما في ميداني البحث التاريخي والنقد الأدبي. وعلى الرغم من أن هذه الحلقة قد صيغت صياغة متباينة عبر نظريات الأدبي. وعلى الرغم من أن هذه الحلقة قد صيغت صياغة متباينة عبر نظريات هرمنيوطيقية مختلفة، ظلت تصف عموماً الكيفية التي يرتبط بها الجزء بالكل بطريقة حلقية في عمليتي الفهم understanding والتأويل interpretation. فلكلي نفهم الأجزاء، لا ينبغلي نفهم الكل، يغدو ضروريا فهم الأجزاء، في حين أننا لكي نفهم الأجزاء، لا ينبغلي لنا إلا استيعاب شيء من الكل. وقد استعملت هذه الحلقة في الهرمنيوطيقا الفلسفية، بالدرجة الأساس لوصف فهم النصوص، في حين غدت في الهرمنيوطيقا الفلسفية، عند مارتن هيدغر وهانز جورج غادامير، المبدأ الأساس في فهم الإنسان لطبيعت وموقفه. وبمعية الحلقة الهرمنيوطيقية، صار الفهم شرطًا الإمكانية الخبرة والبحث الإنسانيين. وتكمن مهمة الفلسفة النقدية في اكتشاف مثل هذه الشروط ووصفها. لهذا يوحي مصطلح "النقدية" critical الوارد في العنوان، بأن الحلقة ليست محسض سمة عارضة لنقد النصوص الأدبية بل هي، عكس ذلك، مقولة category اكتشفتها الفلسفة النقدية لتكون الأساس الذي لا يستغني عنه التفكير الإنساني كله.

وينطوى مصطلح "النقدية" على أزمة وتلك في الحقيقة ثمة أنت من التراث الظاهراتي ولاسيما عند هيدغر وادموند هوسرل، لتؤكد أن العلوم الطبيعية والإنسانية تواجه أزمة تستدعى تأملاً فلسفيًا يصب في أسسها نفسها. ويبقى السؤال قائمًا: هل تواجه العلوم الإنسانية عمومًا، والعلوم الأدبية بوجه خاص، مثل هذه الأزمة أم لا؟ إن التوالد الحالى الذي تشهده المناهج الهرمنيوطيقية يقدم بعص البراهين على وجود مثل هذه الأزمة. وهناك رغبة عامة في إعادة التفكير بطبيعة التأويل الأدبى ذاته، يرافقها الأمل غالبًا، بالتغلب على هذه الأزمة عن طريق جعل التأويل أكثر موضوعية و "علمية". ولأن الفلسفة الهرمنيوطيقية تهدف على إثارة التأمل حصرا، وتحدى اليقين المزعوم في المناهج السائدة، لا يمكن أن تكون الحلقة الهرمنيوطيقية حلاً لمثل هذه الأزمة. ثم إن النظرية الهرمنيوطيقية لا يمكن أن تكون الحلقة الهرمنيوطيقية حلاً لمثل هذه الأزمة. ثم إن النظرية الهرمنيوطيقية لا يمكن أن تصبح منهجا أو "مقارنة" جديدة للتأويل التطبيقي، بل هي، غالبًا، مقدمة تصبح منهجا أو "مقارنة" جديدة للتأويل التطبيقي، بل هي، غالبًا، مقدمة

prolegomenon للشعرية. ولما كان الشعر لا يقبل إلا أن يفهم، تتمثل الخطوة الأولى بتفسير الشروط اللازمة لإمكانية فهم الأعمال الشعرية. واستناذا إلى التفسير الهرمنيوطيقى، يتم التحكم فى فهم النص بوساطة الفهم الذاتى للتأويل. ويعنى ذلك أن التأمل بالطرق التي تولد الفهم الأدبى هو لحظة النقد الأدبى الحاسمة. وينبغي للتأمل الذاتى، والفهم الذاتى الجلى، أن يكونا نقديين إذا ما أريد للعملية التأويلية أن تحقق إمكاناتها الأساسية.

وتؤكد الفلسفة الهرمنيويطيقية أهمية المدى الذى يشترطه التراث لكى يمثله الفهم الذاتى، كما تؤكد السعى الدؤوب لمجموعة من الباحثين للارتباط به. ومن هنا يتوجب على هذه الدراسة الاعتراف بدينها لعدد من المفكرين. إن هذا الكتاب لم يتوجب على هذه الدراسة الاعتراف بدينها لعدد من المفكرين. إن هذا الكتاب لم يكن ليرى النور لولا الإلهام الأصيل المستوحى من مناقشات كارستين هاريس وهانز جورج غادامير. كما تدين مخطوطة الكتاب بالكثير لانتقادات وأفكار طلاب جامعة ييل وبرنستون والكلية المتحدة للفنون الأدبية [UCLA]، فضلا على دينه لعدد من الرفاق والأصدقاء من أمثال ريتشارد رورتى وستانلى كورنغولد ووالتر كوفمان وإدوارد كيسى وريتشارد بانمر وبيتر ماكورمك وويرنر ماركس ولودفيخ سب والرفاق الكرماء في توبنغن بألمانيا. أما زوجتى جويس بك هوى فقد أسهمت بما لاحدً له في إخراج هذا الكتاب بوجهيه النظرى والتطبيقي. ومن الجدير بالذكر مجلة "بيل فرنج ستديز Pale French Studies" (العدد ٢٥، ١٩٧٥) الدائرة حول الأدب والفلسفة. وأنا ممتن لروبرت زكرى لصبره وتشبيعه، ولسروث هين لمساعدتها في التحرير، وقد لاقى الكتاب دعمًا سخيًا من جامعة برنستون وألكسندر فون همبولت - شتفتنغ.

#### مقدمة المؤلف

على الرغم من أن هرمس قد غرف بوصفه رسولاً للآلهة، لم يكن يحمل عادة رسالة واضحة بالضرورة ولا كان ظهوره بثير البهجة دائما. إذ ربما كان ظهوره هذا نفسه رسالته التي يقول فيها أنه سيقود الأرواح إلى العالم السفلى عند الموت. عرف الإغريق منذ وقت بعيد أن الوسيلة medium يمكن أن تكون هي الرسالة message، (") إلا أن هذه الرؤية لم تولد الحماس ذاته الذي تولده اليوم. ويشير سقراط في محاورة (كراتيليوس) ("") مثلاً إلى أن هرمس، الإله الذي خلق اللغة والكلام، يمكن أن يكون مؤولاً interpreter أو رسولاً كما عليه أن يكون أيضنا لصا أو كاذبا أو محتالاً (ينظر: ١٨٠٤). والكلمات، كما يقول سقراط، لها القدرة على الكشف مثلما لها القدرة على الإخفاء، ويمكن للكلام التعبير عن الأشياء جميعًا، كما يمكن أن يحول الأشياء من طريق لآخر. وأن كون بان عن الأشياء جميعًا، كما يمكن أن يحول الأشياء من طريق لآخر. وأن كون بان الها الغد أمرًا ذا دلالة عند سقراط. فاللغة نفسها مقسمة على قسمين: حقيقى الإنسان المأساوية. وهرمس نفسه لا يسمو فوق لعبة الصراع هذه، لذا كانت رسائل الألهة، غالنا، مبهمة و غامضة.

وفى غياب هرمس، يحتاج عصرنا الحديث إلى الهرمنيوطيقا، لتعنى، بمعنى محدد جدًا، بالكلام والكتابة، ومن ثم بمنهجية تأويل النصوص. ولما كانت الهرمنيوطيقا تشكل، عمومًا، حقلاً ثانويًا من اللاهوت فإن " الكلمة" الذي كان يتوجب تأويله هو كلمة الكتاب المقدس، (\*\*\*) اذ تنطوى على هجاء الكلمة ومعناه

<sup>\*\*)</sup> The medium is the message عبارة شهيرة لعالم الاتصال الكندى مارشال ماكلوان طرحها في كتابه "مجرة غوتنبيرغ"، ثم أعاد التركيز عليها في كتابه Understanding media الذي ترجمه خليل صابات الي " كيف نفهم وسائل الاتصال". (م)

<sup>(\*\*)</sup> بإمكان القارئ الرجوع إلى الترجمة العربية للمحاورة والتي صدرت في عمان سنة ١٩٩٥ عن وزارة الثقافة في المملكة الأردنية الهاشمية ترجمة عزمي طه السيد أحمد (الفقرة في ص ١٣٩-- ١٢٩). (م)

<sup>( \* \* ° )</sup> يشير المؤلف هنا إلى ما جاء فى إنجيل يوحنا، الفصل الأول الآية. رقم (١) " فى البدء كان الكلمة و ..... ولما كان مصطلح " الكلمة " يرد فى الكتاب المقدس مذكرًا، أثرنا الإبقاء على صيغة التذكير هذه، على الرغم من لا نحويتها عربيًا. (المترجمة)

الذى تم التلفظ به، واستدعى له سامعيه عادةً. ولأن مثل هذه الهرمنيوطيقا يمكن أن تفترض سلفًا استدعاء المعنى توا، يمكن أن ينظر إليها على أنها تفاؤلية أساسًا. ومع ذلك، يطول مثل هذا التفاؤل النقص على نحو راديكالى تمامًا بسبب الشك الذى يفيد بأن الوضوح السطحى للفكر الواعى يحجب صراعات خفية فى مستويات الوعى الأكثر عمقًا، وهكذا يمكن لمفكرين محدثين من أمثال نيتشه وماركس وفرويد، أن يمثلوا دليلاً ناصعًا على إعادة اكتشاف الجانب الشيطانى من هرمس. (١)

لقد تكلفت النظرية الهرمنيوطيقية اللحقة، بسبب ذلك، بمهمة وصف ما تستطيعه أبعاد التأويل الجديدة من غير الوقوع بالضرورة في حبائل المذهب الطبيعي الجبرى الذي يوضح تشوهات الوعى في ضوء العلل الفيزيائية أو المادية الخفية. وهنا تصبح الهرمنيوطيقا إشكالية فلسفية تمامًا. إذ لم تعد الحاجة تتمثل، تحديدًا، بإعطاء التأويل السليم قواعده، بل برزت، بالأحرى، ضرورة أشمل تسعى إلى تفسير شروط إمكان الفهم ذاتها. لقد عد هيدغر مشروعه الفلسفي "الكينونة والزمان" معناه الضيق ليعنى "منهجية العلوم الإنسانية ذات الطابع التاريخي المنطقيية بمعناه الضيق ليعنى "منهجية العلوم الإنسانية ذات الطابع التاريخي المنطقيي" فلسفية أشد أصالة تمنح الوجود الإنساني كله تأويلاً فلسفيًا. وطالما كانت الفلسفة فلسفية أشد أصالة تمنح الوجود الإنساني، يتوجب على التأويل الفلسفي مراعاة إمكانيت الفلسفة الخاصة، لذا ستكون هذه الفلسفة هرمنيوطيقا في معناها الأوسع فضلاً عن أنها سوف تتضمن تأملاً حلقيًا في شروطها. وفي هذه الفقرة التي أصبحت اليوم مركزية في أي مناقشة للهرمنيوطيقا، يناقش هيدغر الحلقة الهرمنيوطيقية قائلا:

ينبغى لأى تأويل يراد له أن يسهم فى الفهم، أن يكون قد فهم ما يراد تأويله عادةً. وقد تمت الإشارة إلى هذه الحقيقة دائمًا فى مجال الطرق المولدة للفهم والتأويل، كما يحصل فى التأويل الفيلولوجى مثلاً. وينتمى هذا الأخير إلى ما يدخل فى نطاق المعرفة العلمية التى تقتضى دقة فى البرهنة لتوفير الأسس اللازمة لها. أما فى البرهان العلمى فإننا قد لا نفترض سلفا المهمة المناطة بنا والمتمثلة بتوفير هذه الأسس، ولكن إذا ما

توجب على التأويل أن يعمل، بكيفية ما، فى حدود ما يفهم، وإذا توجب عليه أن يستخلص مادته من ذلك، فكيف سيتسنى له إيصال أى نتيجة علمية إلى مرحلة النضج من دون التحرك داخل حلقة، والسيما إذا كان الفهم المفترض سلفًا ما يزال يعمل فى حدود معلوماتنا المعروفة عن الإنسان والعالم؟ ومع هذا، واستنادًا إلى أكثر قواعد المنطق أساسية، تعد هذه الحلقة فاسدة أكثر قواعد المنطق أساسية، تعد هذه الحلقة فاسدة (BT 194, S Z 152).

ومع ذلك يواصل هيدغر إشارته إلى أن هذه الحلقة لا تكون فاسدة إلا إذا كانت توفر مثالاً يقينيًا للمعرفة هو مثال الموضوعية. والموضوعية ببساطة، لا تدل بالمعنى الواهى على " اللاذاتية الخالصة"، مثلما لا تدل بالمعنى المعتدل أيضا على أنها "غير منحازة " و "نزيهة". إذ غالبًا ما تفترض هذه المعانى مسبقًا معنى أكثر قوة يقال عن البرهان العلمى فيه أنه موضوعى. وينطوى المثال الذي يحويه هذا المعنى القوى على أنه نموذج أبستمولوجى طغى على التراث الديكارتى، حين سلم بمهمة ايجاد العناصر الأساسية جدًا التي لا يمكن تقسيمها على فروع، واستعمل هذه البسائط بوصفها نقطة انطلاق لا تضاهى للوصول إلى الاستدلال الدقيق.

و لا يحضى الفهم الإنساني كله، مع ذلك، بهذا النوع من المعرفة لتكون مثالا له. فعندما ينضوى الفهم مسثلاً في نظام مسن العلاقات،ويتضمن تفسيرها explication التفصيلي، لن يكون هناك من شئ فاسد كى نخبر نقطة الانطلاق ثانية في أثناء التفسير. (٣) ويؤكد هيدغر أن مثل هذه الحلقية ومحض مثال ثانوى لا ركيزة للفهم كله وأن المثال المنهجي للموضوعية العلمية هو محض مثال ثانوى لا يلائم إلا نطاقاً محدودًا من الإدراك:

ولكن لو نظرنا إلى هذه الحلقة وكأنها شئ مفروغ منه وبحثنا عن سبل تحاشيها حتى إن شعرنا أن ذلك نقص لا يمكن اجتنابه، فإننا سنسىء عندئذ فهم الأساس الذى يستند إليه الفهم... فالقرار الذى ينبغى لنا اتخاذه هو ليس الخروج من الحلقة بل دخولها عبر الطريق الصحيح. كما ينبغى لنا أيضاً ألا نحول حلقة

الفيهم هذه في مستوى الحلقة الفاسدة، أو حتى في مستوى الحلقة التي تحييمل القبول، لأن هذه الحلقة تخبئ الإمكانية القطعية لأكثر أصناف المعرفة أصالة. (194 BT 194)

وعند مناقشة هيدغر لهذه الحلقة الهرمنيوطيقية، يضع في حسبانه العلوم الإنسانية (Geisteswissenschaften) (\*) عوض العلوم الطبيعية. وهو يعتقد أن من الخطأ استصغار العلوم التاريخية والإصرار على الاختلاف الجنري بين الخطأ استصغار العلوم التاريخية والإصرار على الاختلاف الجنري بين المجموعتين من حيث الدقة العلمية (163 SZ 163). وتحضى التاريخوغرافيا (\*\*) historiography بأهمية خاصة عند هيدغر لأنها تمثل الحالة النموذجية لمحاولته دفع البحث الفلسفي إلى أبعد من اجراءات الحقول المتخصصة، ليصل إلى صياغة مقولات أساسية لكل فهم أو خبرة محددة بذاتها. وأن المقولة التي يكشف عنها في هذه الحالة هي مقولة التاريخانية المميزة للإنسان الذي يعد وجوده قائما على الدوام - زمانيا الأونطولوجية المميزة للإنسان الذي يعد وجوده قائما على الدوام - زمانيا وتاريخيا. (\*) وتعد التاريخانية ملمحًا أساسيًا من ملامح الحلقة الهرمنيوطيقية، مثلما هي في الفلسفة أيضًا. وبالمقارنة مع الحلم الديكارتي (الفلسفة الأولي) يرى هيدغر أن ليس هناك من معرفة بلا مسبقات، فأنواع الفهم كلها تفترض سلفًا، إدراكًا قبليًا، أي: فهمًا مسبقًا للكل. و لأن المفاهيم المسبقة تتحكم دائما بمعرفتنا، يغدو من المستحيل كبح جماح كل محدِد للفهم.

إلا أن نقد هيدغر لمثال الموضوعية، وبرهانه على أولوية الفهم التأويلى الحلقى، يوقظ المخاوف من الطرد النهائى للموضوعية. إذ هل يستطيع العلماء والدارسون الإدلاء بحديث ذى معنى عن حقيقة استنتاجاتهم أو صلحيتها validity؟ أو هل يمكن للباحثين عقد مناقشة عقلانية عن مدى ملاءمة المناهج لهم؟ وهل يمكنهم الاحتكام إلى المعايير "العلمية" فى مواجهة التأملات الهوجاء؟ إن محاولة هيدغر، الرامية إلى التخلص من وطأة هذه المخاوف من خلل إضاء

<sup>(°)</sup> هذا المصطلح ذو أصل ألماني. ويجعله بعضهم مرادفا للعلوم التاريخية أو للإنسانيات عمومًا. في حين يضع أخرون مصطلح علوم الروح مقابلاً له. (م)

<sup>(\*\*)</sup> يَقَصَد بِالْتَارِيخُوغُرِ النِّيا إعَادَةَ تَشْكَيْل الْتَارِيخ بِالْأَعْتَمَادُ على مواد تاريخية متداولة وتشكيلها من جديد انطلاقا من منظور، غير تاريخي، كأن يكون فنيا أو أيدلوجيا أو تهكميا أو. الخ. (م)

بعض المشروعية على موضعة () objectifying البحث والإصرار على أن الإفهام [جمع فهم] المسبقة التى تؤثر فى الأبحاث والتحقيقات، لا ينبغى لها أن تستند إلى التخيلات أو قناعات شعبية بل يتوجب استنباطها فى ضوء الأشياء ذاتها ( 195 BT 195). ومع ذلك، فهيدغر نفسه لا يفيد من القيمة الجدلية لنقده، ويبقى ملغزا فى ما يخص نتائجه القطعية. وتبدو الحاجة ملحة هنا إلى تحليل طبيعة الحقول المعرفية الإنسانية والعلمية المختلفة وإجراءاتها تحليلاً موسعًا.

لقد قدم هانز – غادامير، (٥) فيلسوف هايدلبيرغ وتلميذ هيدغر السابق، نظرية هرمنيوطيقية أكثر اكتمالاً، كُرست لمناقشة الحقول التأويلية مناقشة وافية وتضمنت مع ذلك، ما عرضه هيدغر في مجال الفهم والحلقة الهرمنيوطيقية. ولابد لأى طالب أو دارس للانسانيات من أن يرغب في معرفة ما إذا كانت هذه الهرمنيوطيقا الفلسفية الجديدة تقدم وصفًا عقلانيًا لعمليات الفهم والتأويل أم لا. والسؤال المركزي الذي يراود ذهن المشتغلين في حقل الإنسانيات يخص الأسس التي بناءً عليها يقال عن تأويلاتهم بأنها صحيحة وعن رؤاهم أنها صالحة. وينبغي لأى نظرية هرمنيوطيقية الإسهام في الأفهام التأويلية المصطرعة. ونسمى النظرية التي تعجز عن القيام بذلك باسم النسبية الراديكالية radical relativism وستهمل على الأرجح كن القيام بذلك باسم النسبية الراديكالية مؤا الكتاب أن يناقش، بتركيز، ما إذا لأنها لا تقدم فائدة تذكر، وسيكون من شأن هذا الكتاب أن يناقش، بتركيز، ما إذا لوقوع في هذه النسبية

ولا يقتفى المنظرون الهرمنيوطيقيون جميعهم خطى غادامير وهيدغر. فهذه الدراسة تبدأ باختبار بعض الاعتراضات الجديدة التى ترى أن هناك نسبية تاريخية خطيرة ما تزال كامنة فى فلسفة غادامير، لقد طور إى. دى. هرش فى كتابه المهم "الصحة فى التأويل"(1) Validity in Interpretation جوابًا هرمنيوطيقيًا مختلفًا كل الاختلاف عن جواب غادامير يخص الأسئلة المثارة حول طبيعة المعنى وموقعه فى النصوص الأدبية، ومدى صلاحية فهم المؤول لمثل هذا المعنى. لقد سعى هيرش، بالمقارنة مع مبادئ النقد الأمريكي الجديد، إلى ضمان موضوعية التأويل من خلال إحياء مفهوم قصد المؤلف. ولعل النزعة التاريخية المتجلية عند غادامير وهيدغر – بإصرارها على الظروف التاريخية للفكر والمعرفة – يلحقها النقص من

<sup>(\*)</sup> الموضعة: إخضاع الشيء لنموذج الموضوعية. (م)

تلك المحاولة الرامية إلى إبراز الحلقة الهرمنيوطيقية وإرساء سلسلة التأويل في اعماق قصد المؤلف والتأويل الصحيح الأوحد الذي ينتج عن هذا القصد. وقد تمخض عن الاختلاف الحاد بين غادامير وهيرش بشأن منهجية التأويل الاختلاف الماس نفسه حول طبيعة الفلسفة، ذاك الذي قاد هيدغر إلى مقاطعة ظاهراتية هوسرل الأشد ديكارتيه إلى وضع فلسفته اللاديكارتية المميزة في باب الفلسفة الهرمنيوطيقية. وفيما يجمع هيرش وهوسرل ميل واحد يخص أكثر طرائق الهرمنيوطيقا تقليدية، بدءًا من شليرماخر ودلتاي، ووصولاً إلى المنظر الإيطالي المعاصر ايميليوبتي (٧) يحذو غادامير، من جهة أخرى حذو هيدغر في التخلي عن المشروع التأسيسي الذي يفتش عن نقطة انطلاق خالية من الافتراضات المسبقة في اليقين الذاتي، وفي التشديد، بدلاً من ذلك، على الخصيصة التأويلية والتاريخية لعموم الفهم، متضمناً الفهم الذاتي الفلسفي،

ويتجلى هذا الاختلاف فى الفصل الأول حين نناقش آراء هيرش الخاصة بقصد النصوص الأدبية ومعناها ليكون تمهيدًا للفصل الثانى الذى نعرض فيه للمفاهيم الأساسية فى هرمنيوطيقًا غادامير الفلسفية. ويمثل الاتجاه اللسانى عند غادامير أكثر إسهاماته أصالة فى تاريخ الهرمنيوطيقا، فبالمقارنة مع نظريات الهرمنيوطيقا التى ترى أن الفهم عملية سايكولوجية تتوسط الخبرات الشخصية للذوات المنفصلة (كالكاتب والقارئ) يعتقد غادامير أن الفهم ظاهرة لسانية. وفى الوقت الذى لجأت فيه الهرمنيوطيقا السابقة إلى مفهوم التقمص empathy لردم الفجوة الكاننة بين النص والمؤول، طور غادامير فكرة يسميها التلسين (\*) [اللسانية]

<sup>(\*)</sup> التلسين [اللسانية] linguisticality: القابلية الذاتية لموضوع ما على أن يكون موضوعًا لمسانيًا. يشير غادامير إلى ضرورة أن نرى الفهم تأويلاً، وبما أن التأويل هو شكل الفهم الواضح، لذلك لا يمكن تصور انصهار الأفاق [الذي يعده غادامير الإدراك التام للحوار الذي يندمج فيه أفق المؤول في معنسى السنص، على نحو يتم فيه التعبير عن شيء لا تعود ملكيته للمؤول أو للمؤلف، بل يكون مشتركاً من دون وسيلة اللغة. وهكذا، ما عادت الفلمفة الهرمنيوطيقية الأن محض نظرية بل وسيلة التأويل ذاته، ولا يتضمركز نشاطها في فهم الوجود بل في ضوء فهم اللغة. ويرتكز السياق هنا على الصلة بين اللغة والفهم، فاللغة لا تولد صياغة لشيء قد فهمناه سابقًا، كما أن الفهم كله لماني وأن تلمين الفهم يعني إضفاء صسفة التجميد على الوعى التاريخي الفعال. ومن الجدير بالذكر أن شليرماخر كان أول من أشار إلى هذه الظاهرة، فهو يرى أن الفهم فعالية تناظر فعالية الكلام، كلتاهما مستمدتان من لسانية الإنسان أو قدرته على الكلام، بمعنى أنه معرفة باللغة، وإتقائه الكلام. واعتقد شليرماخر أن كل إنسان مجهز بنزعة لسانية أسامية لابد أن تتحقق عن طريق اكتساب لغة معنية في لحظة معنية من تاريخها، وعن طريق تدويت أسامية لابد أن تتحقق عن طريق اكتساب لغة معنية في لحظة معنية من تاريخها، وعن طريق تدويت أسامية لابد أن تتحقق عن طريق اكتساب لغة معنية في لحظة معنية من تاريخها، وعن طريق تدويت أسامية لابد أن تتحقق عن طريق اكتساب لغة معنية في لحظة معنية من تاريخها، وعن طريق تدويت أسامية لابد أن تتحقق عن طريق اكتساب لغة معنية في المختص من الكلام – أى الكلام بوصفه ظاهرة ذهنية – غير متحرر من اللغة. فهو مشروط دائما بشكلها اللماني وخاصع له. (المترجمة)

(Sprachlickeit) الفهم لإزالة مشكلة شائكة تتمثل بهذه الفجوة الهرمنيوطيقة. وقد قدم فلاسفة جدد آخرون في التراث الأوربي أيضنا نظريات تتعلق بطبيعة الكتابة (جاك دريدا)، أو بالأبعاد الدلالية [السيمانطيقية] للتأويل (بول ريكور). ولقد قمنا في الفصل الثالث باختبار مفهوم التلسين عند غادامير بمقارنته بهاتين النظريتين، ثم مع المشكلات الخاصة التي يفرضها حضور التلسين الواعي نفسه للنصوص الأدبية.

وقد حاول غادامير تفسير المشكلة التقليدية المتمثلة بالفجوة الهرمنيوطيقية من خلال إحلال النموذج اللسانى محل النموذج السايكولوجى الديكارتى، وينبغى ألا تؤخذ هذه المحاولة على إنها نبذ للاختلافات التاريخية والثقافية، إذ وضحنا أنه ما من مفكر يرغب فى التشديد على مثل هذه الاختلافات أكثر من غادامير، لقد اعتقدت الهرمنيوطيقا التقليدية بقدرة التأويل على جعل كل شئ مألوفًا، وإن كان ذلك الشيء يبدو للوهلة الأولى غريبًا، وغير مألوف، ووظفت هذه النظرية مبدأ العناية السلطوى والدوغمائي الذي يقترض أن الاعتقادات الصائبة موجودة في كل مكان وهي متشابهة دومًا وعلى نحو كبير، ومتطابقة مع اعتقادات المرء أيضًا. من جهة أخرى كانت هرمنيوطيقا غادامير الفلسفية قد بنيت لتبقى على الاختلافات والتوترات القائمة بين آفاق اعتقاد النص وآفاق اعتقاد المؤول، في الوقت الدي أفرت فيه إمكان ادعاء المؤول فهمه للنص، وإذا كان كانت Kant يعتقد أنه يفهم أفلاطون أفضل من فهم أفلاطون أفضل منه، وإذا كان كانت على نحو مختلف حسب.

لكن بعض الفلاسفة سيعترض قائلا: إن هذا المبدأ، الذي يبدو تاريخانيا، لا يحد من الإمكان الفعلى للتأويل الصحيح حسب، بل يحد من ما هو أشد أهمية مسن ذلك، أي إمكانية وجود النقد المشروع. إن يورغن هابرماز، الذي يعترف بأن هوسرل هو الأب الفلسفي لا هيدغر، ينتقد غادامير لأنه لم يزود النقد بأرضية تتسم بالوضوح الشديد. ففي مناظرتهما الشهيرة التي قدمناها في الفصل الرابع، يفند هابرماز ادعاء غادامير القائل بأن فلسفته الهرمنيوطيقية تمتلك نطاقًا شموليًا بسبب إشراك التلسين في جوانب النشاط الإنساني كلها. ويجد هابرماز من منظوره الأشد ماركسية، إن إصرار غادامير على شمولية اللغة في مجال الفهم والمعرفة، يغيض الطرف عن المحددات الاجتماعية للمعرفة مثل علاقات القوة وبنية العمل. ويقدم هابرماز نفسه، مع هذا، نظرية اتصال communication أكثر تفصيلاً من

الوصف الذى قدمه غادامير للتلسين، مدعيا ان مثل هذه النظرية (التى اسماها "التداولية الشمولية" (ساسماها (universal pragmatics) مكانة شمولية أيضًا. كما يفترض فكرة متعالية [ترانسندنتالية]، ومن ثم لا تاريخانية، للحقيقة تستند إلى نظرية الإجماع عند بيرس Peirce يمكنها أن تطبق في الحوارات العقلانية أو المواقف الخطابية كلها. وفي مقابل ذلك يرفض غادامير هذه الفكرة اللاتاريخية للعقلانية رفضا قاطعا، مصرًا على عدم وجود مفارقة في أطروحته المتعلقة بالخصيصة التاريخية.

ولم تحمل حصيلة هذه المناقشات نتائجها للنقد الأدبى حسب، بل عمت بذلك حقول الإنسانيات الأخرى جميعًا، التي تنطوى معظمها أساسًا على بعد تاريخي. وأن الأسئلة المنهجية، التي برزت في حقل الهرمنيوطيقا، راحت تحقق في الإمكان الفعلى للتفكير على نحو تاريخي. وسواء تم التعامل مع التاريخ بوصفه انفصالاً أم اتصالاً (ينطوى على قطائع ruptures راديكالية أو تغيرات باراديمية)، (۱) سيبذر ذلك بذور الخلاف في مجال التفسيرات التي يعطيها الحقل، وفي الفصل في الحد الذي يمكن ضمنه بحث الأسباب والمبادئ العامة. وفي الوقت الذي تؤكد فيه نظرية غادامير أن الفهم التأويلي مختلف، لا أفضل، مشخصة بذلك إمكان وجود الانفصال بين المؤول وما يؤوله تقدم مبدءًا مركزيًا يقوم على حقيقة أن التأويل يحتل موقع التراث ويسمح له أن يشترطه. فهل ثمة مفارقة في الإصرار على إمكان وجود الانفصال التاريخي وعلى ضرورة التواصل بين المؤول ونراثه التاريخي؟ إن هذا السؤال هو ما ينبغي لنا مناقشته تفصيليا والسيما في حالة العمل الفني الشعرى الذي يكتسب مكانته الجمالية بوضوح حينما يكتب بوصفه إبداعًا متفردًا، وذلك من تحديده اللامتوقع، وتحويله الراديكالي، لتاريخ الأدب. ومع ذلك ينبغي أن يتضيح عمومًا أن هرمنيوطيقا غادامير الفلسفية، حينما تتحدى الحقول الإنسانية لا تدفعها إلى عدم التفكير بالخصيصة التاريخية لموضوع در استها حسب، بل أيضا بالخصيصة التاريخية لحقلها الخاص، لتجعل من الفهم الذاتي الأفضل في هذه الحقول شرطًا أساسيًا لصحة مشروعها.

<sup>(°)</sup> يشير المؤلف هنا إلى مفهوم الباراديم "paradigm" الذى طرحه توماس كون فى كتابه "بنيسة الشورات العلمية" ويقصد به: الإنجازات العلمية المعرف بها ضمن مجتمع علمى معين ولمدة معينة بحيث تزوده بالأساس لمشكلاته المستقبلية وبالحلول، وكمثال على ذلك كتاب " المبادئ الرياضية " لنيوتن أو كتاب تظرية الاحتراق" للافوازيه. (م)

وإن تكن الفلسفة الهرمنيوطيقية تقدم نظرية في الفهم والتأويل يمكن أن تطبق على حقول البحث الإنساني جميعًا، يبقى لكل حقل مشكلاته المنهجية المتميزة. إذ أن تطبيق الهرمنيوطيقا في حقلي القضاء أو اللاهوت مثلاً، سيقتضي مسوغات مختلفة عن تلك التي تتطلبها الفيلولوجيا. ومع ذلك، يعد ميدان الدراسة الأدبية اختبارًا خاصًا وحاسمًا للنظرية الهرمنيوطيقية. إذ من الواضح أنه لمسيس معنيًا بتأويل النصوص وحسب، بل إن النصوص التي يؤولها تكون من النوع الإشكالي جدًا. وتبدو النصوص الأدبية والشعرية، بوصفها أعمالا فنية، أكثر الاستعمالات اللا اعتبادية الأخرى للغة. إذ تميل اللغة ذاتها، إكرامًا لنفسها، إلى التوارى خلف استعمالاتها بدلاً من أن تتجلى وتصبح مرئية. وتتفاقم المشكلات الفاسفية المتمخضة عن ذلك، والمتعلقة بمعنى هذه الكيانات الجمالية وقيمتها عندما ندُخل في حساباتنا فاعلية النقد الأدبي. ويتصاعد التوتر بفعل المقارنات التي تقوم مثلاً بين اللغة الاعتيادية واللغة الشعرية أو بين الوصف والتقويم evaluation أو بين التأثير التاريخي والتجديد الجمالي. ويجد النقد الأدبي نفسه مشدودًا إلى قطبي هذه المتضادات كليهما، متوجبًا عليه أن يسأل عما إذا كان مقيدًا بقبول تدفق التعاقب التاريخي، أو ما إذا كان بإمكانه قطع سلسلة الرزمن وإعدة ترتيب الوحدات، أما بضمها معًا في تزامن synchrony دائم، مثلما تفعل البنيوية أو الرجوع بهذا التعاقب إلى الوراء عبر اكتشاف المسببات التي تقف وراءه، كما توحى بذلك نظرية هارولد بلوم.

إنه لأمر ذو مغزى أن تميل هرمنيوطيقا غادامير الفلسفية إلى تصحيح المفاهيم الأساسية لعلم الجمال [الاستطيقا]. وأكثر ما تتجلى العلاقة العلمية لهذه التصحيحات الفلسفية في الضوء الذي تسلطه من جديد على العقائد الأساسية للإجراءات التأويلية كما يحدث في النقد الأدبي الشكلاني مثلاً. ومع نزايد الهجوم الذي يشنه في السنوات الأخيرة منظرون أدبيون أمثال بول دى مان وجيفري هارتمان شخصت الشكلانية بوصفها منهجًا يبدأ وينتهى بملاحظة الخصائص الشكلية للفن وتحليلها، وهي لذلك تميل "إلى عزل الحقيقة الجمالية عن مضمونها الإنساني". (^) وهكذا فالشكلانية ليست إلا شعارًا تنضوى تحته مقاربات النقد الأدبي الممتدة من النقد الأمريكي الجديد وصولاً إلى البنيوية اللسانية. وإذا كان آي. أي. ريتشاردز الممثل الأصيل للأولى فان رولان بارت هو نموذج الثانية. وسنتناول بارت في هذه الدراسة لتصعيد حدة المقارنات بين البنيوية والهرمنيوطيقا.

وهكذا، تتطور الشكلانية بوصفها رد فعل مشروع على سوء استعمال الفيلولوجيا التاريخية، ومناهج معينة أخرى تبدو صلتها مقطوعة بالجوانب الشعرية للنصوص الأدبية لتلك التي تبحث في السيرة والنشأة. ويبقى رد الفعل هذا مبالغا فيه لأنه يميل إلى إزالة الأبعاد التاريخية في الشعر وتأويله، وإن تم تحفيزه على نحو مناسب. ويعتقد هارتمان ودى مان أن مهمة النقد المعاصر تتمثل بتخطي حدود الشكلانية، لكن لا بطريقة تلقى بظلها على المناهج التاريخية وعلى نظرية لغة الفيلولوجيا ما قبل الشكلانية. ويتجلى الاختبار الحاسم لصلاحية النقد المعاصر في ما إذا كان بإمكانه صياغة برنامج للتاريخ الأدبى يستثمر لا مصادر قوة الشكلانية، ويتجاوز مع هذا مأزقها الراهن. وتتجلى صلة الهرمنيوطيقا بالنقد الأدبى الحديث، والتي ستظهر في الفصل الخامس، في أنها تقدم صياغة نظرية للتاريخ الأدبى تتغلب على التوتر الذي ينطوى على مفارقة بين الطبيعة التاريخية التاريخية التاريخية التاريخية التاريخية التاريخية التاريخية التاريخية المائية النص الشعرى.

ويتقدم النقد التطبيقى نفسه متجاوزًا السايكولوجيا الديكارتية والنظرية اللسانية التزامنية الخاصة فى التطور الراهن لـ "نظرية التلقى" التى ستكشف آثار التأكيد على أن المعنى الأولى لا يشكل دالـة function على أصلها النشوئى genetic [التكويني] genetic فى ذات المؤلف، ولا على العلاقات الخاصة المتأصلة التى تقوم بين العلامات المطبوعة على الصفحة، بل هو دالة على تلقيه ضمن سلسلة من القراءات (وسوء القراءات) التى تشكل تاريخ تأثيره. ويحذو هذا النوع من النظريات حذو الهرمنيوطيقا الفلسفية فى عدم رؤية التاريخ الأدبى بوصفه مفارقة، بل بوصفه نموذجا لعموم التأويل. إن نجاح هذه المقاربة أو فشلها النسبى لا يهم بقدر الحقيقة المتمثلة فى أنها تعد تطورًا فى تاريخ النقد يـوازى تحـرك تـاريخ الهرمنيوطيقا بعيدًا عن النزعة السايكولوجية psychologism، والاتجاه صـوب نظرية اللغة التى تشدد أيضًا على زمانية الفهم والتأويل وتاريخانيتهما.

وقبل الشروع بمناقشة تلك الأواصر بين النقد التطبيقي والهرمنيوطيقا الفلسفية مناقشة مفصلة، لابد أولاً من فحص وتمحيص مكامن قوة المواقف البديلة التي تصر على الخصائص الشكلية والضمانات الموضوعية. ويثير الفصل الأول، لهذا السبب، قضية موضوعية التأويل ويبحث في المشكلات النظرية النابعة من الموقف الذي يمثله إي. دي. هيرش.

#### الهوامش

- De L'interpretation: essai sur Frend (Paris: ،:Paul Ricoeur : ينظر أيضًا: (۱) ينظر أيضًا: Seul,1965)

  Hermenutik als praktische "Georg Gadamer, Hans in zur Rehabilitierung als praktischen philosophie, vol. "philosophie ...1, ed. M. Rieded (Feiburg: Velag Rombach, 1972), pp. 334 f
- Martin Heidengger, Being and Time, trans. J. Macquarrie and E. (۲) Robinson (New York: Harper & Row, 1982). pp. 62 (sz 37) نشير إلى الصفحات الواردة في النص الألماني من هذا الكتاب [الكينونــة والزمان] Sein und Zeit. (الذي سنرمز له من الأن بالرمز SZ)
- (٣) قدم P. F. Strawson حجة مشابهة تتعلق بالفلسفة ذاتها في مقالته التي تحمــل Different Conceptions of Analytical Philosophy Tijdschrift عنوان: P. 816 ينظر voor Filosofi, 35, 4 (December 1973), 800-834
- History. ،David Conzens Hoy بنظر كورن الإطلاع على مناقشات أكثر ، بنظر Historicity and Historiography in Being and time. In Heidegger and Modern Philosophy: Critical Essays, ed. Michael Murray .(New Haven: Yale University Press 1987)
- وينظر أيضنًا: , The Owl and the Poet: Heidegger's Critique of Hegel وينظر أيضنًا: , Boundary 2, 4 (1976), 393 410
- Grundzüge einer :Georg Gadamer. Wahreit und Methods Hans (°) philosophischenHermeneutik, 3<sup>rd</sup> ed. (Tübingen: J.C.B. Mohr (وسنرمز لهذا الكتاب بالرمز WM اعتمادًا على النص الألماني لأن الترجمة الإنجليزية لهذا الكتاب في مطبعة Sabury Press تستعمل مصطلحات أخر لبعض المفاهيم الأساسية). وقد أحلننا على مختلف مقالات غادامير المجموعة في مختلف أجزاء Kleine Schriften [وسنشير لهمن الأن بالرمز KS]. وتتوفر بعض هذه المقالات باللغة الإنجليزية في: Philosophical Hermeneutics

- ترجمـــة: David E. Linge (Berkeley Los Angeles, London: ترجمـــة: University of California Pres, 1976)
- ال Hegel's Dialectic: Fire Hermeneutic Studies trans. P. دکناك: . Christopher Smith (New Haven: Yale University Press, 1976)
- Yale :Validity In Interpretation (New Haven .. E.D. Hirsch, Jr (7)
  . University Press, 1967)
- E. D. Hirsch, Jr., The aims of Interpretation (Chicago: The ينظر: (٧) ينظر: (University of Chicago Press, 1976 عنظر الثاني والخامس، وينظر أيضنا:

Emilio Betti, Die Hemenutik als allegemeine Methodik der Geisteswissenschaften (Tubingen: J. C. B. Mohr, 1962)

HMG الهر منيوطيقا بوصفها منهجًا للعلوم الإنسانية]. سنرمز له من الآن بالرمز

Geoffrey Hartman, Beyond Formalism: Literary Essays, 1958- (A) New Haven: Yale University Press, 1970), P. 42, Paul de Man, Impasse de la critique fatalist, Critique, 12 (1956), 483 - 500 : P. 489

The Crisis of Contemporary Criticism ، Paul de Man : وينظر أيضًا:
Literary History and Literary Arian, 6, 1 (Spring, 1967); and
خابه: (Deadelus (Spring 1970 " ، Medernity
Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of contemporary
Criticism (New York: Oxford University Press, 1971.

### الفصل الأول

#### الصحة(١)

#### وقصد المؤلف؛ نقد هرمنيوطيقا أ.د. هيرش

ترى النظرية الهرمنيوطيقية التقليدية في القرن التاسع عشر، (شايرماخر ودلتاى) أن الفهم عملية استبناء [إعادة بناء] reconstruction سايكولوجي. إذ أن موضوع الفهم هو المعنى الأصل للنص الذي يُسلمه إلى الحاضر ماض أصبح من المتعذر الوصول إليه حالاً. وهذا الاستبناء، الذي يمكن أن يتولد عندما يكون ثمة جسر بين الماضى والحاضر، أي يربط بين النص والمؤول، وهذا الاستبناء يكون شايكولوجيًا عندما يتألف الجسر من علاقة بين شخصين هما المؤلف والقارئ. ويبغى ويرى دلتاى أن النص هو "التعبير" Ausdruck عن أفكار مؤلفه ومقاصده، وينبغى للمؤول أن يحلق في أفق المؤلف ليعيش الفعل الإبداعي مجددًا. وبغض النظر عن عظمة الاختلاف الزماني بينهما، تتمثل الصلة الأساس بين المؤلف والقارئ في أن كليهما يحمل صفة الإنسانية، أي: البنية السايكولوجية أو الوعي النشوئي الشخصيات. (١)

وت مر النظرية الهرمنيوطيقية التي تستخدم مفه وم الاستبناء بالاحتفاظ بقوتها في القرن العشرين. فالبحث الإنساني الذي يهدف إلى إعطاء صورة لشخصيات عظماء الناس وعقولهم، والتأويل الأدبى الذي تستهويه سيرة المؤلف الذاتية والتاريخ الأدبى التقليدي الذي يبين الأحداث والمصادر الضمنية المؤثرة في تفكير المؤلف ضمنًا يميل إلى أن يفترض أن مثل هذه النظرية وأنصارها الواضحين ما زالوا شهودًا على ذلك. وقد عبر أ.د. هيرش عن تعاطفه مع مفهوم الشعور الداخلي Sichhineinfuhlen التقمصي عند دلتاي وإرجاع مبدأ الاستبناء السايكولوجي إلى نصابه. (٢) ويهتم هيرش بالدرجة الأساس بصياغة نظرية تمكننا من التكلم على صلاحية التأويلات. ويرى هيرش أن البحث عن معايير لتصحيح من التأويلات ضروري للوقوف بوجه ما يراه ميلاً خطيرًا معاصرًا نحو النسبية

relativism في الهرمنيوطيقا الفلسفية والنقد التطبيقي. ومع ذلك يشعر بان من الممكن تطبيق مثل هذه المعايير على وفق شرط مؤداه أن موضوع التأويل الأساس هو قصد المؤلف وينبغي لهذا الموضوع أن يكون الهدف الرئيس للفهم التأويلي. يقول هيرش:

إن الحقيقة القائلة أن هذه المعايير جميعًا تحيل في النهاية على استبناء سايكولوجي قلما تبعث فينا الدهشة حينما نتذكر أن التحقق من نص ما يعنى ببساطة الإقرار بأن المؤلف ربما قصد ما نظن تحن أنه هو معنى النص، لا غيره. وتتمثل مهمة المؤول الرئيسة في أن يعيد، بنفسه، إنتاج " منطق " المؤلف واتجاهات ومعطياته الثقافية ثانية، أي باختصار: أن يعيد إنااج عالمه. وإن اتسمت عملية التحقق verification بتعقيد وصعوبة بالغين، يبقى الهدف النهائي لهذا التحقق بسيطًا جدًا، وهو يتلخص تحديدًا بالاستبناء الخيالي

ويعلم هيرش أن مفهوم الاستبناء السايكولوجي يولد صيعوبات فلسفية خطيرة، وأن هرمنيوطيقا شليرماخر ودلتاى تشتمل على مشكلات أبستمولوجية epistemological كبرى. وهو يرغب بالدفاع عن بعض رؤاهما في ضوء ما قدمته النظريات الحديثة في اللسانيات وفلسفة اللغة. إن القصد من وراء لجوئه إلى لغة هذه النظريات الهرمنيوطيقية القديمة هو أن ياتى بوصفه نقدا للمواقف لغة هذه النظريات الهرمنيوطيقية عميت عن رؤية الفوائد الجمة لتلك الأراء. وتتسم المواقف الحالية التي ينكرها بالتباين التام، فهي تتراوح بين "النقد الجديد" الأنجلوالمريكي الذي يصر على أن قصد المؤلف لا يمت بصلة إلى معنى النص الأدبى، والفلسفة الهرمنيوطيقية الهيدغرية التي تؤكد أن الفهم متجذر في الموقف التاريخي بالضرورة.

ويطلق هيرش على النظرية التى تشارك فى صياغتها مثل هذه الأساليب الفكيرية غير المترابطة اسم "الاستقلال الدلالي" [السيمانطيقي] theory of وعلى الرغم من أن هيرش لم يعرّف أبدًا هذه النظرية

تعريفًا دقيقًا، يبقى الرأى السائد عمومًا هو أن "على الأدب أن يفصل نفسه عن العالم الذاتى لأفكار المؤلف الشخصية ومشاعره" وأن "اللغة المكتوبة كلها تبقى غير محددة لهذا الميدان". (VI I) ولأن الكثير من نقاد الأدب والفلاسفة اليوم يجدون أنفسهم متفقين مع هذه النظرية المصاغة بهذه الطريقة، يغدو مشوقًا أن نختبر إمكان أن تشكل اعتراضات هيرش سبيلاً مهيمنًا في التفكير. ففي اعتراضه على نظرية الاستقلال الدلالي قدم هيرش زعمين رئيسين يخصان المعنى الأدبى قائلاً: "لا توجد موضوعية (في التأويل) ما لم يكن المعنى ذاته غير متغير" (VI VI) ولا ومن ثم يقول: "بعد المعنى شأنًا من شئون الوعى لا الكلمات" (VI VI). ولا بد من شرح هذين الزعمين وفحصهما عن كثب لاختبار صحة محاولة هيرش الرامية إلى عصرنة الهرمنيوطيقا المتجهة صوب استبناء قصد المؤلف.

#### أولاً: المعنى والدلالة

تهدف محاولة إرجاع قصد المؤلف إلى مركز الصدارة في نظر النقاد إلى التغلب على الشكوكية [النزعة الشكوكية] skepticism في إمكانية التأويل الصحيح. وإذا علمنا ان القراءات و "المقاربات " تتوالد في الحقبة المعاصرة، يكون مفهو ما عندئذ السبب الذي يدفع النقاد إلى العناية، مجددًا، بالحاجة إلى الموضوعية في التأويل. وقد يذهب هذا التأكيد بالاتجاه معاكس ويصبح دوغمائيًا عندما تواجهه الشكوكية. وهناك اختلاف بين الموضوعية objectivity والموضوعانية objectivism. فقد تكون لدى أى مؤول هدف عملى في رؤية تأويله وهو يحظى بالقبول عند أكبر عدد ممكن من القراء، وبذا تكون الموضوعية ضمن هذا المعنبي نسبية. ومن ناحية أخرى تصر الموضوعانية النظرية على أن هناك معنى لا يتغير، من حيث المبدأ، ينبغي لنا افتراضه سلفًا بوصفه هدفًا لكل تأويل، إذا ما أريد الاعتقاد بأن بعض التأويلات حقيقية أو صحيحة أكثر من غير ها. ونظرا إلى استمرار ظهور تأويلات جديدة يقدم هذا الأساس الموضوعي بوصفه هدفًا غيهر محدد، قد لا يتحقق فعلا أبدًا. وينبغى لهذه الموضوعانية النظرية، عندما تنبذها النسبية الشكوكية، أن تبرهن على ضرورة وجود أساس موضوعي من غير أن تكون قادرة على أن تبين أن هذا الأساس يمكن معرفته، أو أنه رهين تأويلات معينة دائمًا.

ويجازف هيرش بطرح مثل هذه الدوغمائية عندما يزعم بأن "الموضوعية غير موجودة ما لم يكن المعنى نفسه غير متغير " (VI 214).وقد جاء زعمه هذا لمعنى " يأس " محتمل، بإزاء ما يراه " بلبلة التأويلات " babble of مشيرًا بذلك إلى التوالد الراهن للكثير من التأويلات الجديدة ومناهجها (VI 129).

ويتمثل مشروعه الكبير في إظهار أن مثل هذه البلبلة، من حيث المبدأ في الأقل، ليست سمة للتأويل الأدبى بالضرورة كما أنه في الوقت ذاته يقاتل، تحديدا، الشكوكية في الموضوعية التي يراها كامنة في "تاريخية راديكالية "شاخصة في أعمال هيدغر وغادامير. ويقدم هيرش الزعم المضاد المتمثل بقوله أنه في الوقت

الذى قد تختلف فيه أهمية عمل ما مع مرور الزمن وضمن مختلف السياقات التأويلية لا تتغير الأهمية التى تشكل أساس معنى العمل. وهكذا يقال أن معنى النص - يمثل، بناء على هذا التفسير، المعنى الذى أراده المؤلف - متطابق معنى نفسه ومحدد ويمكن إعادة إنتاجه (أى أنه قابل للمشاركة وليس خاصنا). ويعد الفهم الذى يقبض هذا المعنى المحدد وغير المتغير فهمًا محايدًا تمامًا ولا تشوبه شائبة، لأنه لا يكون هدفًا من أهداف المؤول المعيارية أو رأيًا من آرائه الخاصة بأهميا العمل. ويعتقد هيرش أن من الممكن الحديث عن صلاحية التأويل بناء على هذه الأسس وحسب.

ولكى نفهم مزاعم هيرش فمن الضرورى فهم مصطلحاته [جهازه الاصطلاحي]. فالتمييز بين فهم النص subtilitas intelligendi وتأويل النص subtilitas explicandi يعد حاسمًا عند هيرش والهرمنيوطيقا التقليدية (VI 129). إذ يحيل المفهوم الأول على بناء معنى النص بمصطلحاته الخاصة بينما يشير الآخر إلى تفسير المعنى، وربما يكون ذلك بمصطلحات تختلف عن مصطلحات النص إلا أنها تكون مألوفة أكثر بالنسبة للمؤول ولجمهوره. وفي الوقت الذي تشير فيه كلمة " تأويل " عادة إلى كل من اللحظتين subtilitas intelligendi، يستعمل هيرش كلمة " فهم " مقابلاً لفهم النص subtilitas intelligendi وكلمة " تأويل " مقابلاً لتأويل النص النص النص subtilitas explicandi).

و لابد من تمييز " الفهم " و "التأويل " عن لحظتى العملية التأويلية الأخريين - أى: "الحكم " judgment و "النقد " criticism تمييزًا أكبر . فبينما يختلف الفهم عن التأويل من حيث أن الأول يشتمل على بناء المعنى ويشتمل الآخر على تفسيره ويكون لكليهما معنى النص بذاته، بوصفه موضوعًا . وتأسيسًا على العرض الذي قدمه هيرش، لا يكون المنص " معنى " meaning حسب، بل " دلالة " قدمه هيرش الكلمة الألمانية significance مقابلاً للدلالة) . أما المعنى اللفظى فهو ما يقصد المؤلف قوله، في حين تطلق تسمية الفهم على بناء المؤول لذلك المعنى، أما التأويل فهو تفسير ذلك الفهم . وكثرًا ما يحتجب التأويل وراء التقويم ويحكم على المنص في ضوء الاعتبارات الخارجية . ومن الممكن عندئذ تفسير فعل الحكم هذا بذات ومناقشته، تحديدًا، هو المناقشة ، تحديدًا، هو

ما يسميه هيرش: النقد. وفي حين يكون " المعنى " موضوعًا للفهم والتأويل، تكون " الدلالة " موضوعًا للحكم والنقد - أي أنها، بعبارة أخرى، أي علاقة متصورة بين المعنى اللفظى للنص وشيء آخر (VI 143).

وتستتبع علاقة الفهم والتأويل بالمعنى علاقة الحكم والنقد بالدلالة أيضاً. ومع وجود هذه الفروق يزعم هيرش أنه حتى التأويلات المتباينة لا تحتاج لأن تتصارع فيما بينها إذ يمكن القول أنها تفترض سلفاً فهما مشتركاً للنص. وفى الوقت الذى قد يدفع فيه تفسير هذا الفهم بالمؤولين إلى التعبير عن أنفسهم على نحو مختلف، يكون عليهم، أساسًا الحديث عن الشىء نفسه، أى فهم النص بلغته. ولهذا السبب لا يمكن أن يكون هناك سوى فهم صحيح واحد لأن العكس لا يجعل النص مفهومًا بلغته، بل من طريق أخرى، وعلى هذا الغرار يمكن أن تتباين طرق التعبير عن النقد فى حين يمكن أن يبقى الحكم الأساس على دلالة العمل كما هو (١٤١ العر).

ويرى هيرش أن الخلط بين فهم النص وتأويله يعد خطأ فادحًا، وما نتج عن ذلك من شكوكية تتعلق بإمكانية الوصول إلى فهم صحيح valid للنص (متحرر من المنظور أو متحرر من القيمة) موجودًا أساسًا - كما يرى هيرش - فى الفلسفتين الهرمنيوطيقيتين عند هيدغر وغادامير بالدرجة الأساس.ومع ذلك تتمثل الصعوبة المرافقة لعرض هيرش فى أنه بينما يعتقد أن الفرق واضح وضرورى على نحو حدسى تقريبًا، إلا أن الآخرين سيجدونه أقل وضوحًا بكثير. ويدكر هيرش ان الوظائف الأربع (الفهم والتأويل والحكم والنقد) جميعها موجودة فى معظم الملاحظات التطبيقية على النصوص الأدبية، وستكون ثمة صعوبة فى عرل الواحدة عن الأخرى (VI 130, 140). كما وجد أيضًا ان الفهم "صامت" silent فى حين أن التأويل "مهذار "garrulous"). ولهذا فالفهم ليس ما يكتب فى عيل التعليق إلشرح] التطبيقي فعلاً، بل إن ما يظهر هو التأويل ويكون التعليق بلغة المؤول دائمًا، لا بلغة النص.

وإذا علمنا أن هاتين اللحظتين من التعليق الفعلى ممتزجتان، تكون الحجه بشأن أولية الفهم " الصامت " على التفسير التأويلي للنص مرتكزة على اللجوء إلى الضرورة المنطقية لا على الممارسة الفعلية. ولهذا يؤكد هيرش أن مفهومه للفهم الموضوعي جوهري لأنه يرى ضرورة في أن تكون هناك بنية مشتركة تحيل عليها التأويلات المتباينة:

الحق أننا لكى نفهم ملفوظًا utterance ينبغى لنا فهمه بلغته الخاصة، وذلك أمر لا مفر منه مطلقًا ولا يتعلق برغبتنا فقط. فنحن لا نستطيع، عادةً، صياغة معانى النص بلغة مختلفة ما لم نكن قد فهمنا النص بلغته أمدلًا (VI 134).

وقد تثير هذه العبارة دهشة بعض القراء الذين يفترضون أن النص يُفهم أو لأ بلغة مختلفة قبل أن يتم الكشف عن أن هذه اللغة مختلفة للغاية: فطلبة الكليات وأساتذة الجامعات يتفقون على تأويل النص بلغة تختلف عن لغته [الأصل]، إلا أن تأويلات الأساتذة ربما تكون، في أغلب الأحيان، أكثر ملاءمة من تأويلات الطلاب. وقد يبدو مفهوم فهم نص ما " بلغته الخاصة " مفهومًا مثاليًا تمامًا، بل

ومن المحتمل أن يكون هيرش قد رحب برد فعل كهذا وعدَّه علامــة علـــى الشكوكية التي يرثى لها. وتوجد، في الحقيقة، حدوس مشابهة تكمن وراء وجهــــى نظر غادامير وهيدغر. ويقابل هيرش هذه " التاريخانية الشكوكية " بالنقض الآتى:

يستدل التاريخاني الشكوكي على الكثير من خلال حقيقة إن خبرات العصر الراهن ومقولاته وأنماط فكره لا تماثل تلك التي للماضي. فهو يستنتج أننا لا نستطيع فهم النص إلا بلغتنا الخاصة. إن هذه العبارة متناقضة نظرًا إلى ضرورة تفسير المعنى اللفظى بلغته الخاصة إذا ما أريد تفسيره أصلاً (VI 135).

#### ويقول أيضنا:

إن التاريخانى الشكوكى... يحول الفكرة المحتملة القائلة أن إتقان المعانى غير المألوفة يعد أمرًا صعب المنال وغير مؤكد إلى فكرة مؤداها أن علينا دائمًا ان نفترض مواصفاتنا واقتراناتنا الغريبة. إلا أن هذا ببساطة غير صحيح، فنحن إن لم نفسر النص، سواء أكان تفسيرنا صوابًا أم خطًا، استنادًا إلى لغته الخاصة التى

نفترضها، لن نفسره عندها أبدًا. إذ أننا لا نفهم أى شيء يمكن أن نعيد صياغته لاحقًا بلغته الخاصة... (VI 135).

وكما توحى هاتان الفقرتان فالسؤال لا يتعلق بالكيفية التى يمكن من خلالها تمييز "الفهم" من "التأويل" فى الممارسة الفعلية. بل يتعلق، بالأحرى، بالتمييز الذى يؤدى عمله بوصفه وظيفة قبلية a priori هيرش وخصمه " الشكوكى " المتخيل عمليًا بقدر كونه فلسفيًا، فهل يتوجب على المؤول الاعتقاد بوجود فهم صحيح واحد للنص أم أن عليه الاعتقاد بعدم وجود فهم صحيح واحد النص أم أن عليه الاعتقاد بعدم وجود فهم صحيح واحد، بل محض تأويلات ملائمة لا أكثر؟ واستنادًا إلى هذا الخيار " الشكوكى " إلى حد ما، يمكن الاعتقاد أيضًا بعدم وجود شىء اسمه معنى النص احتى ضمن المعنى الدقيق الذى يميزه هيرش للدلالة)، أى بعبارة أخرى، وبحسب ما يراه هيرش، أن المعنى النصى غير محدد بدقة.

ويرتكز جزء مهم من ثقل نظرية هيرش إلى حججه القائلة بأن المعنى يكون، في الحقيقة، محددًا وغير متغير. ولسوء الحظ تنبع هذه الاستنتاجات من اصطلاحاته الخاصة، لا من خبرات ملحوظة عمومًا. ويسرى هيسرش أن مسن الضرورى افتراض خصيصتين من خصائص المعنى إذا ما أريد جعل التأويل ممكنًا: القابلية على إعادة الإنتاج reproducibility التى تعنى أن المعنى قابل للمشاركة، والتحديد determinacy. ولا يعنى هذا المصطلح الأخيسر الوضوح والدقة طالما أن هيرش يزعم أن المعنى يمكن أن يكون محددًا إلا أنه غامض (ينظر: 54 - 144). وبدلا من ذلك، يقصد بهذا المصطلح أنه ينقل فكرة مؤداها أن المعنى متطابق مع ذاته دائمًا.

ومع ذلك ينبغى لنا ترسيخ هاتين الخصيصتين، لا بالتعريف فحسب بل بالحجة إذا ما أراد هيرش البرهنة، وبنجاح، على أن المعنى النصى يعد، استتاذا إلى التأويل الصالح، غير متغير أساسًا. ولكن الواضح، ومنذ البدء بمناقشة المعنى اللفظى، فإن هيرش سيبرهن على القابلية على التوليد في الوقت الذي يبرهن فيه على التحديد الذي وعد بتقديم برهان عليه.

تعتمد القابلية على إعادة توليد المعنى اللفظى (والقدرة على المشاركة فيه) على وجود شكى يمكن إعادة

توليده. وسأفترض الآن أن أي معنى لفظى، بالصديغة المعرفة في أعلاه، يعد كيانًا خاصًا له حدوده التي تميز ما يكون (VI 31 32).

لكن حالما تبدأ مناقشة التحديد، بعد الفراغ من مناقشة القابلية على إعدادة الإنتاج، ينكشف أن التحديد ليس مبرهنًا إلا بالقدر الذي يظهر فيه أنه نابع من تعريف القابلية على إعادة الإنتاج:

إن القابلية على إعادة التوليد هـى خصيصـة المعنـى اللفظى التى تجعل التأويل ممكنًا، فلو لم يكـن المعنـى قابلاً للتوليد ثانية، لما استطاع أى شخص آخر جعلـه واقعًا، ولما كان مفهومًا أو مؤولاً بسبب ذلـك. ومـن ناحية أخرى يعد التحديد خصيصة المعنـى المطلـوب لتوليد شيء ما مرة أخرى. فهو صفة ضـرورية لأى معنى قابل للمشاركة طالمـا أن مـن غيـر الممكـن المشاركة باللاتحديد: فلو كان المعنى غير محـدد لمـا كانت له حدود ولا هوية ذاتية identity self ولما كان له، لهذا السبب، هوية لها معنى يتأمله شخص آخـر (VI 144)

وتعد حجج هيرش الأخرى، الموجهة إلى صياغات المواقف النسبية التى تؤمن بإمكانية تغيير معنى النصوص، حججًا سلبية. ولا تعد مقولت الراهنة تمحيصنا للسؤال القائل: هل يتغير المعنى أم لا؟ إذ يبدأ بملاحظة مؤداها أن من غير الممكن وجود قابلية على إعادة الإنتاج من غير وجود معنى محدد، ويستمر بتأكيده هذا، إذ لما كانت القابلية على إعادة الإنتاج موجودة، يتبع ذلك أن المعنى لا بد من أن يكون محددًا.

وتصر هذه الحجة، برأى هيرش، على ما يمكن تسميته بمغالطة سندريلا<sup>(\*)</sup> . Cinderella fallacy وتتبع هذه المغالطة من اعتقاد دو غمائى مؤداه أننا إذا اعتقدنا بضرورة وجود شيء ما فإنه يكون، في الحقيقة، موجودًا حينها، وإن

<sup>(\*)</sup> لقد رجعنا إلى كتاب هيرش "الصحة في التأويل" (Validity in Interpretation)، فلم نجد أنه استعمل مصطلح "مغالطة سندريلا"، ولكنه أوحى بذلك في النص المثبت في (p.36). (المترجمة)

تعذرت رؤيته مطلقًا. ويتضح هذا المزيج من طرح الأسئلة والبحث الأونطولوجي المتعجل في الفقرة الآتية:

إذا كان بإمكان المعنى تغيير هويته، وهو يفعل ذلك فى الحقيقة، فعندئذ ليس لدينا أى معيار للحكم على ما إذا كنا نواجه معنى حقيقيًا على نحو متغير أو معنى زائفًا يتظاهر بأنه المعنى الذى نبحث عنه. وحالما يتم الإقرار بإمكانية تغيير المعنى لصفاته، لن توجد عندئذ طريقة لإيجاد سندريلا الحقيقية بين المتجادلين جميعًا، إذ لا يوجد حذاء زجاجى موثوق به يمكن استعماله فى الاختبار طالما أن الحذاء القديم ما عاد ملائمًا لسندريلا الجديدة. ويرى المؤول أن هذا الافتقار إلى مبدأ معيارى ثابت يعد مماثلاً للاتحديد المعنى (VI 46).

ويبدو أن القصد من وراء الإصرار على التمييز بين الفهم والتأويل هو البرهنة على وجود فهم معين يلاءم النص الأدبى بحيث يمثل معناه لا محض رد فعل للناقد على النص. أى أن القصد يتمثل بالبرهنة على وجود حذاء سندريلا الذى يضمن صحة الحكم على سندريلا الحقيقية. وتأسيسًا على ذلك يعتقد هيرش أن هذا يفند مزاعم " النسبيين الشكوكيين "حتى لا يعود بمقدور هم الاعتقاد بإمكانية قولهم أن حذاءهم التأويلي يلائم سندريلا الحقيقية. ومع ذلك لا يبدو أن عرض هيرش يخطو خطوة واعدة على طريق تفسير إمكانية ملاءمة الحذاء للقدم. ويرى هيرش أن " فهم " المؤول للنص، وفهمه لقصد المؤلف هما اللذان يوجهان التفسير. فلكي نجد سندريلا – أى التفسير الذي يمثل النص الأدبي حقاً – لا نحتاج إلا إلى اكتشاف الشخص الذي يلائمه الحذاء. ويبدو هذا الأمر رائعًا، حتى نتساءل: كيف يمكن لنا أن نعرف أننا اكتشفنا قصد المؤلف؟. وسيكون الجواب عن ذلك هو: الأصل هي أننا لا نعرف من هي سندريلا. ولسوء الحظ يرتكنز البرهان المشكلة الأصل هي أننا لا نعرف من هي سندريلا. ولسوء الحظ يرتكنز البرهان على الممكان وجود تعليق موضوعي وصحيح، في نظرية هيرش، على مفهوم تحديد المعني، ويستند برهان الأخير إلى برهان الأول. (")

<sup>(°)</sup> يرى هوى – مؤلف الكتاب – أن هيرش فى الوقت الذى يريد فيه تحاشى الوتوع فى مغالطة سندريلا. لا ينتبه إلى أنه يقع فى الدور الفاسد. (المترجمة)

وتجعل هذه الحلقية أمر إمعان النظر في مصطلحات هيرش ضروريا. فكيف يفسر " المعنى اللفظى"، وما الشكل الذي يبدو عليه " التحديد " في العملية التأويلية؟ وثمة صلة مهمة أيضنا بين أطروحة هيرش القائلة أن المعنى موضوعي وغير متغير وفرضيته الأخرى القائلة " يعد المعنى شأنًا من شئون الوعى لا الكلمات". وعندما يركز هيرش على هذه النقطة، يكون هدفه الأساسي هو مقاومة نظرية " الاستقلال الدلالي " لإعادة توضيح قصد المؤلف بوصفه المعيار التأويلي الرئيس. ويقال عن المؤولين عند فهمهم النص أنهم " مذعنين تماما لإرادة (المؤلف) لأن معنى ملفوظه هو المعنى الذي يريدون نقله " (VI 142). ويفترض هيرش سلفًا، وعي نحو واضح، نظرية للمعنى تربط المعنى بإرادة الفاعل agent السايكولوجي. وهذا الموقف يجعله في صراع مع النظريات الابستمولوجية والنقدية الأدبية المهمة حاليًا والتي تتحدى مثل هذه الصلة الوثيقة بين القصد والمعنى. لذا بحتاج مفهوم المعنى نفسه إلى تحليل دقيق.

فعندما يزعم هيرش أن "المعنى يعد شأنًا من شئون الوعى لا الكلمات" ( 1) فهو يقدم، ضمنًا، نظرية للمعنى. (أ) إنه يعرف "المعنى اللفظى" بوصفه "كل ما يرغب شخص ما بنقله من خلال تتابع معين من العلامات اللغوية ويمكن نقله (المشاركة به) بوساطة تلك العلامات" (31 VI 31). وأن الصعوبة التي ترافق هذه النظرية تكمن في أنها تترك مصطلح " كل ما " من غير توضيح في ما يتعلق بالقضايا الفلسفية المهمة، مما يؤدي إلى جدل سائب النهايات. ولأن " كل ما " من غرت محايدًا الغوية أو " الكلمات"، لذا ينبغي لنا عدّها شيئًا متميزًا من الكلمات بحد ذاتها، أو حتى أن نعدها شيئًا مستقلاً أو محايدًا لغويًا، لأن هيرش يرى أن معنى الملفوظ اللفظي يحدده استنتاج مقاصد المتكلم (ينظر: 4 VI). إلا أن هذا الاستنتاج يخص سؤال هيرش عن المعنى، فعلى الرغم من أنه قد يوضح الكيفية التي نتوصل بها إلى اتخاذ القرار بشأن مختلف معانى الملفوظ الممكنة، لا يوضح بيرهن على الوعي بصفته محدد المعنى،

ويستمر هيرش في إشارته إلى أن المعنى اللفظي هو "المنط المراد" (VI 51) willed type أي "المعنى كله" المراد (المقصود) والذي يتضمن، بسبب ذلك - معان ثانوية، معينة، واعية أو لا واعية (VI 49). ويخلص الملحق

إلى القول أن النمط هو "موضوع ذهنى" أو "فكرة" (265 VI). وفضلاً عن ذلك، تعد الفكرة التى يعبر عنها ملفوظ ما بمثابة "الجنس الجوهرى"، وهو مصطلح رئيسى فى نظرية هيرش، هو ذلك الملفوظ. فـــ "الجنس الجوهرى"، وهو مصطلح رئيسى فى نظرية هيرش، هو ذلك المعنى الذى يبقى كما هو على الرغم من إمكانية التباين فى ترتيب كلمات معينة فى الملفوظ أو اختيارها. ويجادل هيرش، من دون قدرة على الإقناع تمامًا، فى مسألة أن تغيير كلمة ما لا يغير المعنى، لاقتناعه بمثال يعده بيئا بذاته: إحلل كلمة " سعيد " محل كلمة "مغتبط " فى فقرة مأخوذة من ملتون (85-84 VI). ومع ذلك لا يكون هذا المثال مقنعا لأن كلمة " سعيد " توحى بالرضا فى حين أن مبتهج" توحى بالغبطة أو النشوة. ولهذا فإن من المحتمل صياغة العبارات السابقة أيضًا فى ضوء مختلف، ولا يبين المثال سوى أن الأفكار التى يتم التعبير عنها هى الأفكار نفسها، على وجه التحديد لا الدقة. والتشابه لا يعنى التماثل. (٥)

وتتتج عن محاولة تثبيت مفهوم الجنس الجوهرى حلقة غير ملائمة إذ يقال الجنس هو غرض الشخص، أى ما يريده أو يقصده (VI 99-101). ومع ذلك فإن الغرض فى هذه الحالة هو إيصال فكرة ما. إلا إننا أخبرنا بعدم ضرورة تفسير "الفكرة" على نحو عام أو تجريدى مفرط، أى بوصفها متفردة بالنسبة للملفوظ، لذا فهى تمثل الجنس الجوهرى للملفوظ. وتميل حلقية هذا التفسير، الناتجة من فراغها، إلى فسح المجال أمام الشك فى أن هيرش قد وقع ضحية ما أسماه كواين Quine "فكرة الفكرة" ما أسماه كواين عساقلة "فكرة الفكرة" ما مصطلحات مستقلة عن لغتنا، بل ترتكز على امتلاكنا للغة، ولا سيما اللغة التى تملك مصطلحات من مثل "فكرة" و "مفهوم".

ولتوضيح ذلك نأخذ بنظر الاعتبار موقف الشخص الذى لم يقصد ما قالم حينما تأمل عبارة ما أو تحداها. ويجادل هيرش (88 - 78 VI) في أن المعنى المقصود أو المراد في هذه الحالة، يكون كليًا (فكرة "النوع" أو الجنس الجوهري) وليس مستحدثًا فعلاً في كلمات العبارة. ويتفق التعديل revision اللاحق للصياغة الكلامية مع الجنس المقصود.

إلا أن هذه الحالة تحديدًا هي التي كانت وراء الحاجة، عادةً، إلى التمييز بين المعنى والمقصد لأنها تؤدى إلى الافتراض القائل بأن ما يعنى شخص ما قوله (ما يقصده) لا يشكل بالضرورة أهمية لمعنى ما يقال. فالكلمات لا تكسب معناها من

المقاصد، بل يكون لها معنى مستقل وإلا لما كان ثمة صراع. ولا يفسر هيرش "المعنى" بهذه الطريقة بل يميز بين مختلف أنواع المعنى. والأمر بالنسبة له مسألة معان نشوئية، أو أفكار، تكون متميزة من معان معينة – أى بعبارة أخرى ترتيبات معينة للكلمات. وهذا يتباين مع احتكامه إلى قصد المؤلف لغرض تفسير المعنى بوصفه وظيفة "الوعى لا الكلمات".

ويكون "التفسير" حلقيًا ومفرعًا في أحسن أحواله: فقد وصل الأمر إلى القول "أننا نستخدم الكلمات بالصورة التي نقوم بها بذلك لأننا نملك المفاهيم التي لدينا"(١) ويبدو أن هذه الجملة تفسر الأمر إلا أنها لا تقوم في الحقيقة سوى بتكرار الزعم، ويقر هيرش نفسه بذلك. وعلى الرغم من أنه يعتقد أن علينا التمييز بين الجنس الجوهري (المعنى النشوئي) والمعنى الخاص بلملفوظات معينة، من غير الممكن النظر في ملفوظ محدد والقول " هذا هو الجنس الجوهري للمعنى، وذلك هو المعنى في خصوصيته " particularity (82). إلا ان التفسير الذي تكون فيه معانى الكلمات أفكارًا، هو تفسير فاسد إذا تحول إلى القول أن الأفكار هي، ببساطة، تلك الكلمات نفسها.

وينطوى مفهوم المعنى عند هيرش على غموض حاسم آخر ينبع من حقيقة أنه يتغاضي عن الاختلاف بين الكلام وعلى المعنى انطلاقًا من العبارات ومناقشة ذلك انطلاقًا من النصوص. فهو لا يسوغ، مطلقًا، استنتاجه القائل أن الأمثلة والحجج، عند مستوى الجمل، تطبق أيضًا عند مستوى النصوص، والعكس صحيح. ومع ذلك يمكن أن يعنى " المعنى " أشياء مختلفة في هاتين الحالتين. فقد تكون للجملة معان متعددة وقد اختار أنا واحدًا من بينها من غير الآخر لأنى أعرف " معنى النص " أو السياق ككل، أى بعبارة أخرى أنا أعتقد أنى أفهم السياق أو الغرض الذي يعطى لمحات عن الكيفية التي أقصد بها تناول الجملة المعينة. وفضلا عن ذلك واستنادًا إلى مصطلحات هيرش الخاصة نفسها يكون معنى النص بناء، لذا يحدث ضمن امتداد زمنى ملحوظ تفهم الجمل من خلاله فورًا، إلا أن هذا الا يمكن للمرء فيها أن يستدل من حالة معينة على حالة أخرى من غير تقديم تفسير كثر وضوحًا. ومن الممكن أن تؤدى الموازنة بين الحالتين إلى جدالات محظورة وإلى اضطرابات أساسية، مثلما يحصل في بداية محاولة هيرش الرامية إلى التوسع

في صياغة تفريقه المهم جدًا بين معنى النص (الذي لا يتغير) ودلالته (الاستعمال الذي يتوضح النص بموجبه والذي يكون متباينًا). ويزعم هيرش أن تفريقه بين معنى النص ودلالته قام به أيضنا فريجة Frege في مقالته الموسومة "المعنيي والدلالة" über Sinn und Bedeutung (ينظر: 211). إلا أن "الـنص" الـذي يناقشه هيرش لا يمثل سوى جملة واحدة مثل: "سكوت هو مؤلف رواية ويفرلي"(\*) أو "نجمة المساء هي نجمة الصباح"، حيث يتم التعبير عن معنيين مختلفين ("نجمة المساء" و"نجمة الصباح") مع محال عليه referent واحد هو (كوكب الزهرة). و لأن النصوص، أو مجموعات العبارات، كثيرًا ما تكتسب معناها بدقة من العلاقات المتبادلة بين العبارات المتباينة كان الأحرى بهيرش أن يتوسع بصياغة جدله لينتقل من العبارة إلى النص. وتقف حجج فريجة ضد مشروع هيرش. إلا أن ثمة دليلاً ضعيفًا على وجود علاقة بين تفريق فريجة بين المعنى والدلالة، (ومن الأفضل ترجمتها إلى "المغزى"(\*\*) sense و"الإحالة / المرجعية")، وتفريق هيرش بين المعنى والدلالة. وإذ يعتقد هيرش أن المعنى (ويقصد به هنا المغزى، ينظر: VI 216) ثابت في حين أن Bedutung أو الإحالة قد تتغير، بينما يرى فريجة في هذه الدراسة أن Bedutung مرتبطة بقيمة الحقيقة (أي أنها مرتبطة في النهاية بــ "الصواب" أو "الخطأ"). ومن المعروف تمامًا أن فريجة يرى أيضنًا أن الأفكار (أو Gedanken - أي، مغزى الجملة)، إذا كانت حقيقية فإنها تكون حقيقية أزلئِا (أو لا زمانيًا). وبحسب تعريف فريجة، ليست القضية هنا هي أن الإحالة أو قيمـة الحقيقة لفكرة ما قد تتغير، فالتغير لا يحدث إلا عند الاعتقاد بأن الفكرة صائبة أو (A) N

ولعل فريجة، في الحقيقة، معارض تمامًا لفرضيات هيرش الأساسية وتتمثل إحداها برفض التفريق، أساسًا، بين النصوص الشعرية والنصوص الاعتيادية، أي اللاشعرية (248 .210). ويرى هيرش أن انهيار هذا التفريق نتيجة طبيعية للتفريق الفريجي المفترض بين المعنى والدلالة، أي أن "المعنى" هـو مـا أراده

<sup>(°)</sup> رواية ويفرلى ظهرت عام ١٨١٤، من الروايات التاريخية المهمة التي يقول جورج لوكاش في كتابه الرواية التاريخية أنها تكشف عن براعة سكوت في تصوير العظمة التاريخية الشخصية مهمة والدور التركيبي والثانوي الذي تلعبه الأخرى، ولهذا يقول عنها بلزاك أنها تحاكي فعل التاريخ، (م). (°°) تترجم sense بـ "المعنى"، وحتى لا تختلط بمفردة meaning اقترح بعض المناطقة ترجمتها

المؤلف. ومع ذلك يعتقد فريجة، وبوضوح، أن ثمة اختلافً أساسيًا بين اللغة الشعرية واللغة اللاشعرية (أو العلمية تحديدًا). كما يعتقد أيضًا بما يسميه هيرش بنظرية الاستقلال الدلالي لأن فريجة يرى أن معاني العبارات (إذا كانت صائبة) تكون مستقلة عن "المفكرين بها". ولا يمكن لهيرش استعمال تفريق فريجة بين المغزى والإحالة لأن فريجة يُعرِف الإحالة بطريقة لا تكون فيها للغة الشعرية الإحالة بل مغزى فقط. (٩) وانطلاقًا من هذا الرأى فإن اللغة الشعرية ليست صائبة ولا خاطئة لأن كلمة Moly (وهو نبات سحرى وصفه هوميروس) بلا محال عليه، وربما لا يوجد أي محال عليه لكلمة "أوديسوس" Odysseus (على الرغم من أن للكلمات مغزى، قطعًا). (١٠) زد على ذلك أن الفكرة - وهي الاسم الذي أعطاه فريجة لكلمة مغزى الجملة - لا تظل صفة خاصة بالمفكر، بل يمكن لكل من يرغب بفهمها (ومن يتكلم اللغة) أن يصل إليها، وهي بذلك تختلف عن الصورة الذهنية Vorstellung حينما تكون حقيقية. فالمعنى، إن جاز لنا التعبيسر، يكون "مكتوبًا على الجدار" ليراه الجميع، ويؤكد فريجة أن "معرفة من كتب ذلك لا تشكل أية أهمية للفهم، مطلقًا". (١١) وعندما يدعم فريجة هذا الموقف يؤكد أن المعاني (الأفكار الصائبة أو الكاذبة) إذا كانت أقل تجردًا عن الطابع اللاشخصي، لا يمكن القول عندئذ عن شخصين اثنين أنهما يفكر إن بالفكرة ذاتها، ولا يمكن الجدال حول صواب عبارة ما (مثل: ٢+ ٢ = ٤) (طالما أنها قد تعنى شيئًا مختلفًا لكل طرف في الجدال). ولهذا لا يتعاطف فريجة مع فرضية هيرش المركزيمة القائلة أن المعنى تحدده ارادة المؤلف.

وعلى الرغم من أن هيرش يزعم أن تفريقه بين المعنى والدلالة مرتكز على فريجة، استحالت المواقف التى تمنى دحضها بوساطة استعمال ذلك التفريق اتكون مواقف اشتهر بها فريجة وآمن بها أكثر من أى فيلسوف آخر، بشكل راديكالى. إلا أن السخرية لا تلقى ظلال الشك على وضوح تفريق هيرش الأساس وحسب، بل أيضا على نجاحه النهائي في تحاشى فخ النزعية السايكولوجية psychologism أيضا على نجاحه النهائي في تحاشى فخ النزعية السايكولوجية سأن مين شيؤن الذي حذر منه فريجة بوضوح. فإصرار هيرش على أن المعنى شأن مين شيؤن الوعى عند أشخاص حقيقيين يكون أما ذا نزعة سايكولوجية، أو أنه محض إصرار لا طائل من ورائه طالما أنه لا يقول أي شيء عن المعنى سوى ربطه بالعبارات: كما أن " التفسير " الأعمق، الذي يتحقق من خلال ربط الجمل بالوعى، يكون إما تفسير العوزه الترابط أو أنه يفسر شيئًا آخر، مثل أفعال الكلام أو النشاط العملى.

ولا شك في أن الصعوبات المصاحبة لتوضيح مفهوم المعنى عند هيرش لا تبين أن نظريته في التأويل غير صحيحة. ولذلك نقول أن هذه النظرية إذا لم تخط خطوات مهمة، يبقى عرضها ناقصًا وغير واف. إذ تقفز النظرية من الزعم القائل بأن " الفعل الذاتي للمؤلف أو المتكلم ضروري شكليًا للمعنى اللفظي " إلى استنتاج أن المؤلف أو المتكلم " محدد المعنى " (ينظر مثلاً: 225 VI - ۲۲٦). ومثل هذه القفزة تغفل الكثير مما ينبغي لنا تسويغه. فضلاً عن ذلك أن هناك القليل جدًا ممسن ينطلقون من حقيقة أن فعل المؤلف هو " ضروري شكليًا " للمعنى. ويكون هذا الزعم صحيحًا، بقدر ضئيل جدًا في أحسن أحواله، لأنه لا يقول شيئًا مؤداه أن حالات اللغة تنتجها مخلوقات قادرة على اللغة. وبذا لا تسهل مهمة توليد نظرية معنى أو حتى نظرية اتصال.

ويضع هيرش تفريقات بين المعنى والدلالة وبين الفهم والتأويل ليتحاشي نظرية التأويل الحلقية. والأمل أن نظرية التعليق النصيى textual commentary ذات الطابع الأكثر "خطية " linear - أي النظرية التي تفترض فهمًا ضروريًا يكون أساسًا شكليًا تنطلق منه الاستنتاجات التأويلية لاحقًا - ستولد أساسًا موضوعيًا الإمكانية التأويل الصحيح. ويؤكد هيرش ضرورة افتراض فهم صحيح واحد للنص، في الأقل، للجزم بأن تأويلات معينة تكون متفقة معه إلى حد ما. وتكون لهذا السبب صحيحة أو غير صحيحة، بحسب الدليل الحالى. ومع ذلك، ينبغي أن نستنتج الحدوس الموضوعانية عند هيرش هي التي جرفت بعيدًا جدًا نحو الدوغمائية. أن الجواب الوافي عن النسبية الشكوكية يؤكد إمكانية دحيض بعيض التأويلات في الأقل. وأن الزعم بإمكانية الدحض لا يستلزم الاعتقاد أن التحقق يمكن إحرازه بالضرورة. فحينما نفترض معنى غير متغير يكون أساسًا للفهم الوافي يعني إضفاء خطوة أخرى. إن التنويه إلى صحة التأويلات - على الرغم من أنه زعم ضعيف لأنه يتميز بنقص الدليل - يفترض سلفًا، في نظرية هيرش في الأقل، وجود هذا المعنى " غير المتغير " الذي لا يمكن الجزم بـــ ســوى دوغمائيًا ولا يمكن إحرازه مطلقًا. وتقدم إمكانية الدحض، التي تأتي بوصفها شرطًا للتأويل، الموضوعية إلى حد ما في الأقل، وبذا فهو كاف للتغلب على النسبية الشكوكية، أما زج النسبية في قتال مع الموضوعانية النظرية التي تصر على مبدأ المعنى غير المتغير وعلى فهم ملائم واحد هو قتل فلسفى مفرط.

ويبقى السؤال قائمًا عما إذا كان لموقف هيرش أية فوائد عملية على السرغم من الصعوبات الكامنة في صياغته النظرية. وإذا كانت الحال كذلك فإن المشكلات النظرية عندئذ تستحق مزيدًا من التفكير قطعًا. إن الهدف من هذه النظرية – في الحقيقة – هو امتلاكها محصلة عملية تسهم في تغيير بعض الاعتقادات الحالية الخاصة بما يشكل دليلاً. وهكذا فإن إصرار هيرش على قصد المؤلف بوصفه محددًا للمعنى النصى قد حظى بترحيب واسع بوصفه أساسًا جديدًا لرفض الممارسة الشكلانية للنقد الأنجلو –أمريكي الجديد.

## ثانيًا - قصد المؤلف

لا يتحدد معنى المتكلم، في الخطاب اليومي الذي تؤدى فيه الكلمات أغراضاً أخر غير تلك التي تقدمها غالبًا في الاستدلال الواضح والممير، نجد أن معنى المتكلم لا يتحدد بمضمون ملفوظاته حسب، بل بقصده من أداء فعل ما أيضا. ولذلك يظهر قصد الشاعر أو المؤلف بوصفه أساسًا طبيعيًا لشرح معنى المنص الدبي، وتبدأ الصعوبات الفلسفية عندما يصبح الأمر مسألة توضيح مفهومي "النقد" و"القصد " في الحالة الثانية. فاللغة الأدبية تكون أقل اعتيادية بكثير من الخطاب اليومي ويثير تحليلها عددًا من الأسئلة الإضافية المرتبطة بالجمالية الفلسفية. وقد كانت الهرمنيوطيقا الفلسفية دائمًا مشروع يعنى بتلك المشكلات التي تجعل الجمالية والإبستمولوجيا متداخلتين في التعامل مع طبيعة اللغة الدبية والاتصال. ولهذا يقدم استعراض الجدل الدائر في النقد الأدبي خلفية وثيقة الصلة باكثر المشكلات الهرمنيوطيقية العامة.

وتمثل "المغالطة القصدية" (١٢) والمدينة الأدبى وليام مثلت البيان الأساس للنقد الأنجلو – أمريكي الجديد، تعاون الناقد الأدبى وليام ويمزات والغيلسوف مونرو بيردزلي. فهما حينما انتقدا مفهوم القصد ما قبل الفتغنشتيني pre-wittgensteinian، ضمنًا، جادلاً قائلين إن المغالطة الكبرى تكمن الفتغنشتيني الاستباط الذي يستعمل قصد المؤلف معيارًا للبرهنة على معنى النص الأدبى. وحاول هيرش في الأونة الأخيرة الدفاع عن القصدانية intentionalism بوصفها اساسًا لمفهومه: الصحة في التأويل. ويلجأ في محاولته الرامية إلى التوضيح الفلسفي لمفهوم القصد إلى المفهوم الظاهراتي الشهير: "القصدية " التوصيح الذي طوره أدموند هوسرل. ويتمثل الانطباع الأولى لقصدانية هيرش الجديدة في النها سوف تؤثر في التأويل العملي من خلال تسويغ اللجوء إلى مواقف المؤلف الخاصة واعتقاداته بصدد عمله، بوصفه خطوة جديدة. ولا يعد الصراع الدائر حول إمكانية الناقد الوصول إلى قصد المؤلف أمرًا تافهًا كما يبدو، وقد بين ويمزات وبيردزلي، في الحقيقة، أنه " قلما تكون هناك مشكلة نقد أدبي لن يُعترف فيها بمشروعية مقاربة الناقد من خلال رأيه بـ"القصد" (Verbal Icon 3). وبقى

أن نرى ما إذا كانت قصدانية هيرش الجديدة تشكل فرفًا مهمًا في اعتداد الناقد بالدليل المطلوب برهانًا لمعنى النصوص الدبية.

وقد كتب ويمزات وبيردزلى فى " المغالطة القصدية إن القصد هو تصسميم design أو خطة plan فى عقل المؤلف، وهو لهذا السبب ينطوى على " صلات واضحة بموقف المؤلف من عمله والطريقة التى يشعر بها وما الذى دفعه إلى كتابة " (Verbal Icon 4) لذا ينظر إلى القصد على أنه ذهني وخاص أساسا. وتميز الدراسة بين مفهوم القصد فى الفكر التصميمي بوصفه علة العمل الأدبى ومفهوم القصد بوصفه معيارًا. ولا تحدث المغالطة عند هذين الباحثين اللاقصدانيين إلا عندما يؤخذ القصد بوصفه معيارًا وعندما يظن المؤلف أن القصد غير متاح وغير مرغوب فيه بوصفه معيارًا للحكم على نجاح العمل الفني الأدبى" (Verbal Icon 3) ويعد القصد، بوصفه معيارًا، الأساس الذى ارتكز عليه القصداني هيرش فى هجماته المزعومة على اللاقصدانيين ويمزات وبيردزلى.

وعلى الرغم من الاعتقاد أن السائد في أن النقد الجديد يستبعد الدليل البايوغرافي المتعلق بقصد المؤلف استبعادًا تامًا لا تنطوى "المغالطة القصدية" على مثل هذا الاستنتاج. ويبين ويمزات وبيردزلي، بشكل لا لبس فيه، أن " لا حاجة لأن يقوم الدليل البايوغرافي بإقحام القصدانية لأنه في الوقت الذي يكون دليلاً على ما يقصده المؤلف، قد يكون أيضًا دليلاً على معنى كلماته والطابع الدرامي لملفوظه " ونظرًا إلى أن استعمال الدليل البايوغرافي كثيرًا ما يفسح المجال أمام الاستدلال القصدي، يكون الدليل الجوهري هو المفضل للنص. ولا تحدث المغالطة إلا حينما يخلط الناقد بين القصد ومعيار تحديد ماهية المعنى الفعلى للنص الأدبي.

ينبغى للمرء أن يتساءل عن الكيفية التي يتوقع بها الناقد الحصول على جواب السؤال المتعلق بالقصد. وكيف يتأتى له اكتشاف ما حاول الشاعر فعله? فإذا نجح الشاعر في ذلك تُظهر القصيدة ذاتها عندئذ ما حاول الشاعر القيام به. أما إذا لم ينجح فلن تكون القصيدة عندئذ دليلاً وافيًا، وينبغى للناقد الخروج من القصيدة - لأن دليل القصد لم يصبح فعالاً في القصيدة (Verbal Icon 4).

وبذا ترتكز قضية القصد على نشوء القصيدة، أى عملية دخولها إلى حير الكينونة. إلا أن قضية الناقد مختلفة نوعًا ما، فهى لا تتعلق بالنشوء بل بالمحصلة الفعلية - أى بنتيجة العملية وليس العملية نفسها - ولذلك تعد "المغالطة القصدية" تفسيرًا آخر للـ "المغالطة النشوئية" التى تشتمل على خلط بين العملية والنتيجة.

ومع هذا لا تعد الاعتبارات النشوئية مقطوعة الصلة بذلك دائمًا، كما أن مناقشة المحصلة والعملية في أن واحد لا تعد مغالطة دائمًا. فمثلاً يمكن أن تكون معرفة خلفية ملفوظ ما أو سياقه من الخطاب اليومي وثيقة الصلة بفهم ما يعنيه الملفوظ (بوصفه فعلاً للكلام) في الحقيقة. وحتى وإن كان الملفوظ موجزًا جدًّا بحيث لا يشكل معنى بنفسه ولنفسه، فقد يستدل على قصد المتكلم على نحو واضح. ومع ذلك لا تعد هذه حجة مضادة للاقصدانية، إذ يفسح ويمزات وبيردزلي المجال أمام مفهوم القصد في الكلام الفعلي. "فالشعر يختلف عن الرسائل العملية التي تكو ناجحة إذا، و فقط إذا، كنا نستدل على قصد المؤلف على نحو صحيح" ( Verbal Icon 5). وهكذا تعد اللغة في الكلام الفعلى وسيلة لغاية، أي أداة لنقل المعنى. وفي مثل هذه الحالة يكون المعنى مرتبطًا على نحو وثيق بقصد الذات agent. ومن ناحبة أخرى تكون اللغة الشعرية، بوصفها فنا، غاية بحد ذاتها. وإذا كان بالإمكان التمييز بين المؤلف وأعماله، أي إذا كان معنى المؤلف هو شيء آخـر غيـر مـا أبدعه يكون المؤلف قد فشل عندئذ. وبهذا المعنى يوحى التأويل القصداني الجيد، أى إظهار قصد المؤلف، بشكل حقيقى، بوصفه منفصلاً عن العمل، بأن القصيدة ر ديئة. ولن تصبح مثل هذه القصيدة كلا كاملاً، أي: غاية بذاتها، بل لا يمكن أن تـفهُم إلا من خلال معلومات إضافية تخص القصد الإبداعي.

إن مثل هذه الحجج لن تثنى عزم القصدانى الجيد، إذ بإمكانه، مثلاً وبشكل مشروع تمامًا، رفض الاعتراف بمثل هذا الاختلاف الحاد بين الشعر واللغة الاعتيادية، أى بين الفن والحياة. وهذا ما يفعله هيرش بالضبط على الرغم من أن ذلك يتم من غير الجدال الضرورى. فضلاً عن ذلك أن هيرش يواصل استعمال حجج اللاقصدانيين ليجادل بقوله أن القصد لا بد من أن يكون موضوع البحث النقدى. ولذلك يتفق هيرش القصداني مع ويمزات وبيردزلى اللاقصداني بين في أن من المتعذر الوصول إلى المقاصد الخاصة لذهن المؤلف، وأن المعانى العامة هي المتاحة حسب. وبينما يستعمل اللاقصدانيون هذه المسالة في الإعلان عن أن القصد

غير وارد في الحسبان، يستدل القصدانيون من هذا على أن القصد هو ما يبحث عنه الناقد بالضبط. وبكتب هبرش قائلاً:

كلما تمكن التأويل من إقناع شخص آخر فإنه يبرهن بذاته على أنه يتجاوز الشك في أن بإمكان كلمات المؤلف أن توحى بمثل هذا المعنى علناً. ونظرا إلى أن المعنى المؤول قد نقل إلى شخص آخر، إلى شخصين آخرين في الأقل، لذا فالسؤال التأويلي المهم والوحيد هو "هل قصد المؤلف ذلك المعنى العام بكلماته حقا؟"

ولذلك يوحى القصدانى أن قصد المؤلف هو الذى سيقدم أساسًا يفصل، بشكل سليم، بين تفسيرات النص المصطرعة.

كما يقلب هيرش مسألة أخرى ير اها ويمز ات وبير دز لي بديهية: وهي أن القصد لا يمكن أن يعمل بوصفه معياراً، بل لا يمكن أن يكون سوى علة في ذهن المؤلف ولهذا السبب يكون وثيق الصلة بنظرية النشوء الشعرى، لا بنظرية التاويل. ويجادل هيرش بقوله أن للـــ"المعيار" معنا واحدًا يجعل القصد عديم الصلة بمعنى النص - أي عندما يتحول الأمر إلى مسألة تقويم مدى فاعلية الطريقة الفعلية التي تم التعبير فيها عن القصد. وهو يعتقد أن من المغالطة اللجوء إلى القصد بوصفه معيارًا فقط عند الحكم على القصيدة إلا أن هذا الأمر تافعه، إذ لو كان صحيحًا لما تم الحكم على أية قصيدة حكمًا سلبيًا طالما كان لمعظم الشعراء مقاصد إيجابية لأنهم يقصدون جعل قصائدهم ناجحة. و لا شك أن المسألة التي جاء بها هيرش لم تستنفذ معني كلمة " معيار " بالصيغة التي يستعملها بها اللاقصدانيون. لذا فإن هيرش عندما يستمر باعتقاده أن القصد ضروري لتحديد ما تقوله القصيدة (بنجاح أو بفشل) لا يكون معارضنا، على نحو متناقض، للفهم العام " للمغالطة القصدية "حسب، بل للقصدانيين أنفسهم أيضًا. ولهذا السبب ينبغي الشك في زعمه بضرورة أن نعده "متفقًا أساسًا مع اللاقصدانيين كالأمريكان" (VI 243). والحق أنه يستعمل حالة القصيدة الفاشلة لأغراض مضادة لأغراض اللاقصدانيين. و هم يستعملون هذه الحالة ليبينوا أن القصد ليس له أثر في الحكم النقدي، ويجادلون بقولهم بضرورة ألا يكون القصد موجودًا في القصيدة لأنه حتى وإن فشل الشاعر فقد توجب على المرء الخروج من القصيدة لإيجاد القصد. ومع ذلك، تنظهر هذه الخطوة المتمثلة بإيجاد تعارض بين القصد والإنجاز، تحديدًا، للقصداني الحاجة إلى الإبقاء على القصد بوصفه الموضوع السليم لتحديد ما تقوله القصيدة. لذا يجادل هيرش من خلال افتراضه قصيدة يقصد بها نقل معنى الخراب إلا أنها لا تترك لدى قرائها سوى انطباع مفاده أن البحر مثقل بالرطوبة، وأن الغبار يتساقط، يقول:

ليس للمغالطة القصدية أى تطبيق سليم على المعنى النفظى. وفى المثال الوارد فى أعلاه، يكون الإفقار هو المعنى الوحيد الصالح على نحو شمولى. فإذا لم يكن الناقد قد فهم ذلك الأمر لن يتوصل إلى الحكم الدقيق أى أن المعنى قد تم التعبير عنه على نحو غير كفء وربما لم يكن يستحق التعبير أصلاً (VI 26).

وفى الوقت الذى ينظر فيه اللاقصدانيون إلى القصد بوصفه شينًا خارجيًا extrinsic يعده القصدانيون داخليًا intrinsic ويتساءلون عما إذا كان واقعًا فعلاً على نحو واف أم لا.

وحينما تعاود الحجج المضادة للقصدانية الظهور بوصفها حججًا في مصلحة القصدانية نشك في أن مفهومًا مختلفًا للقصد قد شارك الآن. فعلى السرغم من أن هيرش بتحدث عن قصد المؤلف كما لو كان "مفهومًا عتيق الطراز" (26 VI)، كما يُسفهم عادة وبذا يشكل المفهوم نفسه الذي يجادل فيه اللاقصدانيون، يقوم فعلاً بتغيير مفهوم القصد تغييرًا ملحوظًا. ويرى هيرش أن القصد مصطلح لساني، أي أنسه المعنى اللفظي القابل للمشاركة أساسًا، وليس مصطلحًا سايكولوجيًا، أي المعنى الخاص الموجود في ذهن المؤلف. ويعد مفهومه للقصد أقرب إلى ما يعنيه الظاهراتيون بمصطلح "القصدية" - أي، عملية الوعي التي على وفقها "تقصد مختلف الأفعال القصدية (من مختلف المناسبات) موضوعًا قصديًا متطابقًا" (VI 218). وبذا يحدث القياس بأفعال الإدراك الحسى تقريبًا، على الرغم من أن المدرك لا يستطيع يحدث القياس بأفعال الإدراك الحسى تقريبًا، على الموضوع لا يبقى موضوع مُسدرك. مختلف المدركين يرون جوانب مختلفة من ذلك الموضوع لا يبقى موضوع مُسدرك. مختلف المدركين سواء أكان ذلك في أزمنة مختلفة أم في الزمن نفسه.

ويأمل هيرش تحاشى النزعة السايكولوجية من ناحية، ونسبية النزعة التاريخية الراديكالية من ناحية أخرى من خلال اللجوء إلى التحليل الظاهراتي للقصدية وإظهار أن للنص معناً واحدًا يبقى كما هو على الرغم من مرور الزمن أو على الرغم من اختلاف مناهج الإدراك الحسى التأويلي. وثمة جوانب متعددة يكون فيها لجوءه إلى مفهوم القصدية غير واضح فلسفيًا. هكذا يذكر هيرش في هامش أحد الملاحق (VI 218) أن مصطلح " قصد"، كما يستعمله نقاد الأدب ليعنى غرض المؤلف، يعد مختلفًا عن المعنى الذي يستعمله الظاهراتيون بصفته وصفًا لنشاط الوعي، إلا أنه، شخصيًا، لا يوضح في إطراداته اللاحقة للمصطلح في أي معنى يستعمله هو. وانطلاقًا من المفهوم الفلسفى ذاته هناك القليل الذي يمكن أن يخدم أغراض الناقد الأدبى العملى، ويعلق هيرش نفسه بخصوص ذلك قائلاً "في الاستعمال الأدبى الذي ينطوى على مشكلات البلاغة يمكن التحدث عن قصد متحقق منه، في حين يكون مثل هذا التعبير من غير معنى، بحسب استعمال هوسرل " (VI 218). إن ما يُناقش في الظاهراتية هو نشاط أي فعل وعي، لا مسألة المعابير التي يمكن من خلالها تقويم أحكام معينة. وفي الحقيقة هناك مشكلة ذات صلة بذلك تصاحب عرض هوسرل تتعلق بالصعوبة التى واجهها عند تفسير نقة القارئ بأنه يرى شجرة حقيقية لا مجرد شجرة خيالية. وما يـزال موضوع هوسرل القصدى ذهنيًا وغير معرف تعريفًا دقيقًا شيء حقيقي لأن الوصف يحدث ندما يتم تعليق suspend " الموقف الطبيعي " (الذي يَفْتَرَض فيه سلفًا وجود أشياء حقيقية في العالم).

وعلى صعيد آخر يتسم بعمومية أكثر، نجد أن من الممكن أن يكون القياس بالتفسير الهوسرلى للإدراك الحسى قياسًا مضللاً لأنه لا يصل إلى آفاق بعيدة جدًا، فإدراك الشجرة حسيًا يعد فعلاً فوريًا للوعى في حين أن فهم معنى النص يعد إجراء انعكاسيًا متوسطًا. ويوضح هيرش علنًا: عدم وجود فورية في الفهم، وغالبًا ما يصر على أن المعنى المتضمن في فهم النص يعد "استبناء" (VI 43. 136)، ومع ذلك فإن الذي يصح على نشاط ما يكون فيه الموضوع حاضرًا فورًا لا يصح بالضرورة على نشاط آخر لا يوجد فيه موضوع معطى فورًا.

وفضلاً عن ذلك، يصبح معظم الجدل الدائر حول المعنى اللفظى، بوصفه موضوعًا قصديًا، مبهمًا حينما يتم التغاضى عن الفرق بين " معنى " الجمل الفردية

و"معنى " النصوص. أما الزعم الذى يُـطرح هنا هـو أن المـؤول لا يسـتطيع تضييق نطاق المعانى الممكنة وجعلها محتملة ما لم يفترض وجود متكلم يعنى شيئا محددًا (VI 225). ومع هذا كله يقوم الجدل الدائر حول هذا الزعم، مـرة أخـرى، على جملة واحدة تظهر بعد ذلك عزلتها بحيث تمتلك نطاقًا واسـعًا تمامًا مـن التأويلات. ولا يعد مثال هيرش مقنعًا عندما تتم المراهنة بـالنص كلـه، لا علـى محض جمل معزولة، لأن الجمل المكتوبة عندما تتفاعل في النص فإنها تضـيق نطاق التأويلات الممكنة.

وهكذا، تكتنف محاولة هيرش الرامية إلى ربط القصد والقصدية شكوكًا خطيرة تكمن في أنها تبقى معظم سمات مفهوم القصد قائمة في الجدل الدائر حول صلاحية النقد القصداني. وفضلاً عن ذلك، لا يدحض هيرش ما ذهب اليه اللاقصدانيون حقًا، طالما أنه يغير معنى المفاهيم المتضمنة. من هنا، يرغب نقاد الأدب بمعرفة ما إذا كانت قصدانية هيرش الجديدة تقدم دليلاً ذا نسوع آخر، أو تسمح بإيجاد تركيز مختلف في مجال تحديد معنى النصوص عما تفعله لا قصدانية ويمزات وبيردزلي، أو النقد الجديد عمومًا.

ونجد توثيقًا، أو لأ، لهذه الشكوك في أن الدليل لن يكون مختلفًا اختلافًا أساسيًا عندما نسأل عن هوية " المؤلف " في نظرية قصد المؤلف عند هيرش. فعندما يؤكد هيرش أن اللجوء إلى قصد المؤلف هو الأساس الوحيد لصلاحية التأويل، فهل يكون المؤلف هنا هو " الشخص البايوغرافي " أم البناء اللساني – أي، " الذات المتكلمة":

ومع ذلك لا تعد الذات المتكلمة متطابقة مع ذاتية المؤلف بوصفه الشخص التاريخي الفعلي... إذ يمكن تعريفها بأنها مستوى الوعي النهائي والشمولي جذا الذي يحدد المعنى اللفظي. ففي حالة الكذب تغترض الذات المتكلمة أنها تقول الحقيقة في حين تحتفظ الذات الفعلية بالإدراك الخاص لخداعها. وعلى هذا الغرار يحتفظ الكثير من المتكلمين في خصوصيتهم المعزولة بإدراك واع ذاتيًا لمعناهم اللفظي، أي إنه الإدراك الذي قد يتفق أو لا يتفق، يصدق أو لا يصدق، لكنه لا

يشارك في تحديد معناها اللفظي. وبالنسبة للتأويل يكون هذا المستوى من الإدراك غير ذي صلة بذلك طالما كان الوصول اليه متعذرًا، وعند تفسير المعنى اللفظي والتحقق منه لا يؤخذ بالحسبان سوى الذات المتكلمة (VI 242, 244).

إن حالة الكذب تشير إلى أن الذات المتكلمة لا تكون محددة بوضوح إلا من معنى الكلمات ذاتها. لذا تبدو قصدانية هيرش متطابقة مع اللاقصدانية القديمة، إلا أنها تستخدم مفردات مختلفة وأكثر تعقيدًا وفضلاً عن ذلك كله، تبدو الذات المتكلمة شديدة الشبه بما أسماه ويمزات وبيردزلى بر"المتكلم الدرامى "dramatic speaker، وتعد هذه الذات دالة للنص ذاته أيضنا. وإن إحدى المسائل الرئيسة التي ركز عليها ويمزات وبيردزلى هي الآتية:

"ينبغى علينا نسبة أخطاء القصدية ومواقفها إلى المتكلم الدرامى فورًا وإن كانت تعزى إلى المستكلم عمومًا، بوساطة فعل الاستدلال البايوغرافي فقط" (Verbal Icon 5).

ولا شك في أن هيرش مصيب حينما يشير إلى أن معرفة المؤلف البايوغرافي وموقفه التاريخي سيؤثران في القارئ في عملية التوصل إلى فهم النص. ويمكن للاقصدانية أيضنا تقبل هذا الظرف من غير صعوبة، إذ أن صلاحية الفهم لا تحدد نشوءه بالضرورة. فإذا لم يتفق هيرش مع هذه المسألة يكون قد أحدث شرخًا في إمكانية الصلاحية في التأويل.

وتتجلى عند هذا الموضع ضرورة مناقشة نظرية هيرش على المستوى النظرى والفلسفى لا على المستوى التطبيقى الفعلى للتأويل الأدبى. وتحدث مناقشة قصد المؤلف عادة على مستوى مناقشة ملاءمة أنواع معينة من الدليل. وبينما تكون مسألة أنواع الدليل المختلفة على مستوى الهرمنيوطيقا الفلسفية أمرا مهما، ينصب الاهتمام العام مع ذلك، على الاعتقادات المتعلقة بطبيعة التأويل على نحو أكبر مما هو عليه في مختلف تقنيات التأويل الفعلى.

ويمكن لنا أن نلمس عدم تمتع نظرية هيرش، وهى نظرية دليل، بقوة فعلية فى الحقيقة التى تقول أن من غير الممكن "تحقيق الفائدة " فى حالة لجوئه إلى قصد المؤلف. وعندما يتعلق الأمر بمعايير اتخاذ القرار بين تأويلات مختلفة، ومتصارعة أيضًا، يتحول إلى حالة لا تكون لدى المؤول أى شيء من الدليل – أى قصد المؤلف بمعناه الاعتيادى – بحيث يمكنه الرجوع اليه ضمانًا لليقين. وبدلاً من ذلك لا يبدو المؤول قد أمسك بالمعنى الذى قصده المؤلف إلا حينما يكون تأويله صالحًا فقط.

ونتضح هذه المسألة في الفصل الأخير من "الصلاحية في التأويل" إذ يجادل هيرش بقوله أن التأويلات، في أفضل أحوالها، محتملة ليس غير، وأن صلحيتها تتوقف على الدليل الموجود. ولأن الدليل لا يكتمل مطلقًا، كما يسلم بذلك هيرش، لا يمكن الوصول إلى اليقين مطلقًا. والمسألة لا تخص ما إذا كانت بعض التأويلات صحيحة، بل ما إذا كان من الضروري الاعتقاد بفهم صحيح واحد للزعم بصحة تأويل ما. وهذه هي بالتحديد المسألة التي يتناولها هيرش حقًا، فهو يؤمن أيضاً بأن الفهم الصحيح سيكون متطابقًا، بالضرورة، مع المعنى الذي قصده المؤلف:

حالمًا يزعم أى شخص صلاحية تأويله، (ولعل القليل يستمعون إلى الناقد الذى لا يفعل ذلك)، يقع على الفور في شرك الضرورة المنطقية. فإذا أراد لزعمه بالصلاحية أن يدوم فإن عليه أن يكون راغبا بقياس تأويله بمعيار تمييزى أصيل. إن المفهوم العتيق الطراز للفهم الصحيح الذى قصده المؤلف هو المبدأ المعيارى الأخاذ الوحيد الذى لم يثر أى قضية أبذا (VI 26).

ومع ذلك، هناك سبب يدعونا إلى الشك فى أن مفهوم القصد كما عرف هيرش، هو "معيار تمييزى أصيل "يمكن استعماله للتمييز بين التأويلات. إذ إن زعم هيرش بعدم وجود طريقة "لتعريف طبيعة التأويل الصحيح مبدنيا "من غير قصد المؤلف (VI 226) يفسح المجال أمام التأويل النصى بامتصاص مثل هذه المعطيات بوصفها معلومات تتعلق بمواقف المؤلف النموذجية واستعمالاته، إلا أن من غير الواضح أن تستبعد اللاقصدانية مثل هذه الوسائل الخارجية. والأهم من ذلك أن المعطيات تنطوى بداخلها على حدود، وذلك لأن المواقف "النموذجية "لا

تستبعد إمكانية حصول الإطراد غير النموذجي untypical أو اللانموذجي atypical أو اللانموذجي atypical

وبذا تكون فكرة هيرش المتمحورة على ان قصد المؤلف هو الأساس الوحيد لتعريف التأويل الصحيح، مسألة فلسفية أساسًا وليست تطبيقية فضلاً عن أن قوتها الفلسفية تظهر شبهًا بالمبدأ التنظيمي، بالمعنى الكانتي. وهذا يعنى بعبارة أخرى، أن هذا القصد ينقد بوصفه هدفًا مثاليًا بسبب ضرورة بناء معنى للمؤلف في عملية الفهم، لا بسبب تعذر الوصول إلى اليقين مطلقًا. إن مثل هذا المفهوم بمنح المؤول الأسس التي يقف عليها للجزم بصحة تأويله - قدر ما يعتقد أن تأويله يقترب من الفهم الصحيح، وبأن هناك فهمًا صحيحًا ينبغي لنا الاقتراب منه. بيد أن المبادئ التنظيمية يكتنفها خطر أن تكون فارغة. وفي أحيان كثيرة لا توضح الكيفية التي يرتقى بها الموقف التجريبي، أو لا يرتقى، إلى مستوى المفهوم الذي تصعديده في المبدأ. وإذا كان مفهوم المعنى الذي يقصده المؤلف تنظيميًا فقط لا يكون عدنذ لدى المؤول ما يرتكز عليه لنقد فهمه الخاص. فهو لا يملك مسلاذا يتجاوز أفاق الجزم الدوغمائي الذي يقول أن فهمه صحيح. ويتسم مثل هذا المبدأ الفارغ بالخطورة لأنه يستطيع إحداث شرخ في إدر اك حدود التأويل ويؤدي إلى نسيان الحاجة إلى النقد الذاتي.

وضمن هذه الرؤية، تختلف مسألة أنواع الدليل عن المسألة الفلسفية لشكل النهج الصحيح في التأويل. فعلى الرغم من أن التأويل صحيح، من الممكن رفضه بوصفه غير صالح إذا كانت حججه مغلوطة أو إذا كانت صحيحة لأسباب خاطئة. وهكذا يمكن الفصل بين " الصلاحية " و "التحقق " بحدة أكبر مما فعل هيرش عندما تخلى عن المصطلح الثاني لصالح الأول. وحينما يؤخذ الدليل الوئيق الصلة بالموضوع كله بالحسبان، فعندئذ يقصد بالصلاحية أن التأويل متساوق باطنيًا. فمن بين تأويلين مختلفين يعتمدان على قراءة النص ذاتها، يكون أحدهما غير صالح والآخر صالح. ومع ذلك، فالقول أن التأويل صالح ضمن هذا المعنى لا يعنى بالضرورة أنه حقيقي، على نحو يتجاوز المعنى التافه في الأقل. فالتأويل الذي على شاكلة: "إن العبارات الواردة في قصيدة " قطط " Le Chat (°) جميعها باللغة

<sup>(°)</sup> le chat وقطط) قصيدة شهيرة لبودلير في مجموعة " أزهار الشر "Les Fleurs du Mal، التي أصدرها عام ١٨٧٥، والتي جاءت متضمنة مقطوعات تصور الأجسام المتحللة والحس المادي.. فرفع أمره إلى القضاء الفرنسي فأدانه بغرامة مقدارها ٣٠٠ فرنك.(م)

الفرنسية "هو تأويل صالح إلا أنه واه. إذ ينبغى على التأويل أن يتضمن، فضلاً عن القيمة، العناصر التى تجعله قابلاً للدحض، إن لم يكن بالضرورة قابلاً للتحقق تماماً. وينبغى أن لا تظهر القابلية على الدحض فى ضوء الدليل الحالى، أى ينبغى أن يكون التأويل قابلاً للمناقشة فى ضوء دليله، ولا بلد أن تكون هناك بعض الاعتبارات التى قد تقف ضده. وتتمثل مهمة المؤول باستباق هذه الاعتبارات من خلال رد الحجج المضادة، مثلاً.

ومجددًا نقول لا تنطوى هذه اللغة على شيء يخص الصلاحية والقابلية على الدحض بحيث يجعل من الضرورى الاعتقاد، مثلما استنتج هيرش، أن هناك معنا واحدًا في النص يقابله فهم واحد. وينذهب مفهوم هيرش حول "الصحة " correctness في التأويل إلى أبعد مما هو ضرورى لتقديم نظرية الصلاحية. فهذا المفهوم يشير إلى أنه لم يتغلب على الخلط الأولى بين الصلحية والتحقق، بل يتخلى عن المفهوم الأخير للتسليم بأن التأويل لا يكون إلا صحيحًا على نحو محتمل، في أفضل أحواله، ولا يكون مؤكدًا تمامًا على الإطلاق. ومع ذلك يكتب

لا يشكل الفرق بين صحة التأويل الراهنة (التي يمكن تحديدها) وصحته النهائية (التي لا يمكن تحديدها مطلقًا) اعترافًا ضمنيًا باستحالة وجود تأويل صحيح. فالصحة هي هدف التأويل بالتحديد وقد يكون بالإمكان تحقيقها وإن كان من غير المعروف أن بالإمكان تحقيقها. فنحن نستطيع امتلاك الحقيقة من غير أن نكون متيقنين أننا نملكها. وفي حالة غياب اليقين، بإمكاننا امتلاك المعرفة - أي، معرفة المحتمل، على الرغم من ذلك (١٦٥ الا).

ويبدو زعمه بإمكانية أن يكون التأويل صحيحًا من غير معرفة المؤول زعمًا ميتافيزيقيًا قدر ما كان يوحى أن هناك موضوعًا ما أو كيانًا ما (على سبيل المثال، الشيء بذاته، أو التأويل الصحيح تمامًا الذي لا يمكن مقاربته) موجود خلف حجاب إدراكاتنا الحسية وفهمنا المتتاهى، بطريقة يمكننا فيها تقديم المزاعم بشأنه وهى مزاعم ربما كانت صحيحة - من غير معرفته. فإذا كانت معرفة الحقيقة

مستحيلة لا يكون عندئذ للزعم القائل أن " الحقيقة قد تحققت فعلاً " استعمالاً حقيقيًا، بل ما هو سوى زعم باطل أو أنه دوغمائي ضمن المعنيين الاعتيادي والفلسفي للمصطلح.

وبذا لا يتمخض عن تحليل قصدانية هيرش الجديدة أية نتائج عملية إيجابية جديدة، بل علي العكس من ذلك انطوت على نتيجة عملية سلبية، ربما يمكن أن تؤدى إلى تصلب hardening اعتقادات المؤول بصحة قراءاته للنص وتدفعه إلى نبذ القراءات الأخر. وإذا علمنا هذه النتيجة عند المستوى التطبيقي واللاوضوح المفهومي عند المستوى الفلسفي يصبح من المهم عندئذ تحدى النظرية وتقديم بديل إيجابي.

## ثالثًا - المعنى والوعى

يرتكز الثقل الأساس في نظرية هيرش على قضية فلسفية وليست تطبيقية. إذ يضعه موقفه في خلاف مع الفلسفة اللاديكارتية للغة التي نجدها في هرمنيوطيقا غادامير واللاقصدانية الفتغشتينية عند ويمزات وبيردزلي، وإن كان ذلك بأساليب مختلفة. ويشعر هيرش ان هذين الموقفين قد أسيء فهمهما لأن من غير الممكن مطلقًا استنباط النص من المعنى نفسه، بوصفه نتيجة لوعي المؤلف القصدي الذي يخترق الكلمات وينفخ فيها الحياة. ويجادل قائلاً أن للنص معنى، وهذا راجع إلى أن المعنى شيء ينبعث من الوعي:

إذا كان لتحليلات هذا الفصل مغزى واحد فلا بد من أنه المغزى الذي مؤداه أن المعنى هو شأن من شــئون الوعى وليس شأن الأشياء أو العلامات الفيزيائية. وبالمقابل يعد الوعى شأنًا من شئون الأشخاص، أما في التأويل النصبي فأن الأشخاص المتضمنين هما المؤلف والقارئ. إن المعانى التي يجعلها القارئ واقعا تكون مشتركة مع المؤلف أو تعود للقارئ وحده. وقد تنطوى هذه العبارة على إهانة لإحساسنا العميق الذي يقتضي بأن اللغة تحمل معانيها المستقلة، إلا أنها لا تشكك في قدرة اللغة مطلقًا. بل على العكس، تسلم العبارة بأن المعنى الذى توصله النصوص كله يكون مرتبطا باللغة إلى حد ما، وإن من غير الممكن للمعنى النصي أن يتعالى على إمكانية المعنى والسيطرة على اللغة التي تم التعبير عنه. إلا أن ما يُسنكر هنا هو القول بإمكانية العلامات اللسانية التحدث عن معناها إلى حــد مــا -وهذ فكرة عامضة لم يتم الدف عنها على نحه مقسع مطلقا (VI 23). إن هذه الفقرة تمكننا من إبداء معارضة واضحة لهيرش وبذا فهى تدخلنا فى جدال فلسفى حقيقى، وإذا واصل المرء رغبته بالتحدث عن القصد فى لغة المنص، فسينصب السؤال على ما إذا كان على المرء نسبة هذا القصد إلى شخص ما. ومن الممكن التحدث عن قصد النص ذاته بطريقة أكثر تحديدًا. إذ أن مفهوم القصد مقيد فى التأويل ومن الضرورى الإحساس بالكل أفهم الأجزاء، كما أن مفهوم القصد يحدد طريقة ارتباط الأجزاء بالكل عمومًا. وتستخدم كلمة " بنية " structure في بعض الأحيان بهذا المعنى (على الرغم من أن البنيوية اللسانية الحديثة تستخدمها على نحو مختلف).

وعندما نؤكد أن من الأفضل التحدث عن قصد النص وليس بالضرورة عن قصد المؤلف، ينبغى لنا عندئذ أن نبين أن محاولة هيرش لربط المعنى بالوعى لا تعد مفيدة تمامًا، بل، على العكس يعد مفهوم الوعى دخيلاً هنا. وعلى الرغم من أن الحجة البسيطة لن تقنع القصداني العنيد الذي سيحتاج إلى البرهان بمعناه الأقوى، إلا أنها ستقنع، في الوقت نفسه، أولئك الذين يرغبون بنظرية مفيدة تزيل النظريات غير الضرورية.

تشترك عدة اعتبارات في الاستدلال الذي يتجاوز آفاق النص ويصل إلى الوعى القاصد intending. إذ يشتمل مفهوم القصد التقليدي على رأى يكون فيه معنى ما ينبغي لنا قوله موجودًا قبل القول الفعلى (بوصفه " تصميم " أو " خطة " أو حتى هدف)، ولهذا يحاول الملفوظ " التعبير " عن معنى أو فكرة تمثل بالمقابل ما يقصد قوله (على الرغم من أن القول الفعلى قد يخفق ويتحدث عن شيء مختلف). وبناءً على هذا الرأى تكون اللغة غير ملائمة دائمًا إلى حد ما. ومثلما تخفق اللغة المتعلقة بفكرة معينة غير ملائمة لمدى أبعاد تلك الفكرة.

ويبدو صحيحًا القول أن عدم الملاءمة تكون مبنية في اللغة، لكن ذلك لا يعزى للأسباب التي يوحى بها مذهب القصد. إذ أن سبب عدم الملاءمة لا يتمثل بتعذر الوصول إلى شيء خارجي أو محايد بالنسبة للغة، بل إن عدم الملاءمة هي وظيفة اللغة نفسها بالقدر الذي تكون فيه منغلقة على ذاتها على الرغم من أنها نظام مفتوح النهايات دائمًا. وتحدث الملفوظات في وقت معين إلا أن مدى أبعاد الملفوظ لا يصبح واضحًا إلا بعد ذلك، كما في حالة تحديد الشروط الضمنية سابقًا غير

المعبر عنها، ويمكن تفسير عدم ملاءمة اللغة بطرق تختلف عن القصدانية السايكولوجية التقليدية من غير قبول الفرضية القائلة إن الكيانات المستقلة أو اللغة المحايدة تستحضر في اللغة لاحقًا.

إن القضية التي نناقشها هنا لا تتعلق، تحديدًا، بمسألة ما إذا كانت هناك لغة ذائبة تكون "خاصة" - أي لا تصل إلا إلى الذات التي "حدثت اللغة في ذهنها" -بل أن القضية أعم من ذلك بكثير، وهي تتعلق بمسألة ما إذا كان الزعم بأن "المعنى هو شأن من شئون الوعي" يفسر أي شيء حقًا وفيما إذا كان له أي استعمال فعلي أم لا. فهل يخبرنا الزعم القائل بأن المعنى هو نشاط " الوعى "بأي شيء حقاً؟ يتساءل فتغنشتين في "الأبحاث الفلسفية" Philosophical Investigation قائلا: "إلى من أوجه خطابي حينما أقول " أنا أملك وعيًا"؟ وما الغرض من قول هذا لنفسي، وكيف يمكن لشخص آخر أن يفهمني؟ ".(١٤) ربما يكون أحد أغراض الحديث عن " الوعى هو ملاحظة أن تأويل ذلك الشخص الآخر لملفوظي يضاهي أو لا يضاهي، ما يجول في " ذهني " أو في " وعيى " ومن ناحية أخرى يستدل الشخص الآخر على معناه من لغتي، وعندئذ، هل يكون صحيحًا القول أن المعني شيء يجول " في رأسي " إلا إني ريما لم أعبر عنه على نحو حسن حقًا؟ وما الذي يضفى على كلماتي أي مدلول لو لم يكن معناي؟ " يشير فتغنشتين إلى أن مثل هذا الاستدلال مو " حلم لغننا " (PI الفقرة ٣٥٨) فلماذا يكون " حلمًا"؟ لا شك أن لدى خبرة مؤداها أن ما قد قيل لا يعبر كليًا عما كان يُسقصد قوله. وعندئذ ما الذي كان " يقصد " أن يُقال؟ وما الذي كان " موجودًا " من قبل؟ هل هو المعنى؟ وهل خبرت شيئًا في وعيى لم أخبره في قولي؟

فإذا حللنا مفهوم "أن أخبر شيئًا في وعيى "إلى مكوناته، سيكون السوال الأول هو ما المقصود بأن تخبر "الوعى "(PI الفقرة ١٨٤) إن مفهوم السوعى ينطوى على فكرة "الاستخبار "الوعى في فكرة الاستخبار هي محض وهم يرتكز على موضعة objectifying ما يجرى حقًا ولا يماثل استحضار موضوع معين إلى الوعى استحضار الموضوع لعلاقة مع موضوع آخر. فالوعى ليس شيئًا، وعنى هذا الغرار لا يعد المعنى شيئًا. وإذا ظننا أن معنى الكلمة شيء نستخبره فقد تعنقد أن القصد شيء يتخذ موقعه في رؤوسنا ولا نجده في التعبير إلا بشكل عرضي، وبدلاً من ذلك بمكننا أن نطور المفهوم القابل عدم بسندل على

القصد من الكلمات فإننا نكتشف ما الذى "يستخبره " الشخص الآخر. ومع ذلك يمكن التساؤل: هل يعد هذا نموذجًا زاخرًا بالمعنى؟ يقول فتغنشتين " سمّه حلما، فذلك لا يغير من الأمر شيئًا " (PI الفقرة ٢١٦) وعندما نحاول اكتشاف ما تقصده الكلمات يقترح فتغنشتين أن ننظر في الطريقة التي تم بها استعمال الكلمات، وليس الطريقة التي "يُستخبر" بها استعمال الكلمات.

ولكن، ألم أقصد أنا فعلاً بناء الجملة كله (على سبيل المثال) منذ بدايته؟ إذ لا شك أنه موجود فى ذهنى قبل أن أقوله بصوت مرتفع! – وإذا كان موجود أفى ذهنى، فلعله ما يزال غير موجود عادة ضمن نظام الكلمات المختلف نوعًا ما، إلا أننا نرسم هنا صورة مظللة "للقصد"، أى بعبارة أخرى لاستعمال هذه الكلمة. فالقصد يتجسد فى موقعه وفى العادات والأعراف الإنسانية. فلو لم تكن تقنية لعبة الشطرنج موجودة لما كان بإمكانى أن أقصد لعب هذه اللعبة. وقدر ما أكون قاصدًا بناء جملة سلفًا فإن هذا يتحقق بفعل الحقيقة التى مؤداها أن بإمكانى التحدث عن اللغة المعنية (PT الفقرة ٣٣٧).

فاللغة لا تعد ظاهرة تُستخبر، بل إنها تتمتع بالمكانة المنطقية نفسها التى تتمتع بها مفاهيم معينة مثل الوعى والخبرة طالما أنها ترمز إلى الطابع الذى تظهر فيه ظواهر معينة. كما أن اللغة تجعل شيئا ما، مثل القصد، ممكنا، وليس العكس. ومن ناحية أخرى لا تعد اللغة ظاهرة غير مجسدة، بل إنها لا تظهر نفسها إلا فى مواقع معينة. فعندما يتحدث أحدهم عن اللغة، يتحدث عن الاستعمال، كما أن هذا الاستعمال يحول، تقريبًا، من غير الإفادة من مفهوم الوعى. ويعد رويس . R الاستعمال بشأن ذلك حينما لاحظ خلال كتابائه ضد أ. ج. آيسر . A. J. مودل إمكانية ابتداع لغة خاصة، قائلا:

لا شك أن بالإمكان ابتداع تعبيرات جديدة، وحتى لغات جديدة إلى حد ما. إلا أن الأمر يختلف بشأن ما إذا كان أى شخص قد ابتدع اللغة. فلو كانت اللغـة وسلية أو

منهجًا يتبناه الناس، لكان بإمكان الشخص عندئذ فعل ذلك. إلا أن الأمر ليس بهذه الصورة، فأنت تستطيع التحدث، بسهولة، عن ابتداع شخص ما لتجارة ما، والأمر يكون أكثر سهولة من ذلك في الحقيقة لأن هذا الشخص قد ابتدع ما يمكن تسميته بالاستعمال والمعني. وأنا لا أغالي بقولي حدّ أن كلامي يكون خارج نطاق قدرات أي شخص، بل أنا أقول أن هذا أمر غير مفهوم (10).

ولا تعد هذه الحجة جديدة لأنها تتضمن الكثير من اعتراضات القرن التاسع عشر على فكرة تفسير "أصول " اللغة، إلا أنها تبين أن المكانــة المنطقيــة التــى يحظى بها مفهوم اللغة لا تماثل مكانة مفهوم المواضيع المفهومية فــى العــالم. إذ يمكن القول ان ظهور اللغة متزامن مع ظهور العالم، أى أن اللغة جزء من العالم، ولا بد من التمييز بين هذين المعنيين. إذ أن الفكرة القائلة أن اللغة تأخذ " معناهــا " من الحياة التى تتنفس بالعلامات الصادرة عن " وعى " الأشخاص الفعليين، تخلـط بين مفهومى اللغة هذين، إذ تختلط المسألة الاستخبارية مع المسألة النحويــة ممــا يجعل الأولى دخيلة هنا.

وقد أشار كتاب "الأبحاث الفلسفية" بدقة إلى غرابة الخلط بين العلامة النحوية والمضمون الاستخبارى في الفقرة (٤٣٢): "تبدو كل علامة بحد ذاتها مينة، فما الذي ينفخ فيها الحياة؟ - إذ أنها تكون حية عند الاستعمال، فهل تنفست الحياة فيها عند الاستعمال؟ - أو هل أن الاستعمال هو حياتها؟ إن مفهوم الوعي الذي ينفث المعنى في العلامات اللسانية التي يقول عنها هيرش أنها "مينة "بحد ذاتها، يعد مفهومًا دخيلاً بسبب ذلك، ويكون أشبه بخنفساء يُفترَض أنها موجودة في أحد الصناديق إلا أن من غير الممكن ملاحظتها. وطالما كان لكلمة "خنفساء" استعمال - يشير إلى ما هو موجود " في " الصندوق - يظل معنى الكلمة كامنًا في استعمالها وليس في ارتباطها بالشيء الخارجي " (ينظر: PI الفقرة معنى الكلمة مؤلفة تكون خبرة معنى الكلمة أو الوعى التي تمنح الحياة للعلامات اللسانية المينة مؤلفة من بناءات نظرية عديمة النفع.

ولا تزعم حجج فتغنشتين هنا أن مفهوم القصد هو محض هراء. بل إن هناك حالات يكون فيها البحث عن القصد - كما هو الحال في المحكمة القانونية، مسئلاً صالحا إذ يمكن الاستدلال على القصد، على نحو غير مباشر من الحقائق الملاحظة المختلفة ويمكن أن نستنتج بصواب أن " الفاعل قصد سرقة المصرف " (PI صفحة المختلفة ويمكن أن نستنتج بصواب أن " الفاعل قصد سرقة المصرف " (كا صفحة أيضاً، ويكون لهذه الغرار لا يوجد مجال للشك في أن بإمكان الكلم أداء الأفعال أنسه أيضاً، ويكون لهذه الأفعال معنى غير محدد بمعنى الكلمات. فعندما يقول الطفل أنسه أصبب بأذي لا يمكن أن يكون قد طلب إلا الشعور بالتعاطف معه وكأنه إبلاغ معنى عن الألم. إلا أن لكلمة " معنى " مدلولاً آخر يرتكز، إذا تم تطبيقه، علمي معنى الفعل أو معنى الكلمات، وينبغى عدم الخلط بين هذه المدلولات. فقد يكون معنى الفعل الذي أراده المؤلف (بوصفه شخصنا بايوغرافيا وبوصفه فناناً) هو ابتداع عمل فنى أدبى يمثل كلاً تاماً في ذاته. ومع ذلك لا يؤثر هذا القصد في معنى كلماته - ولا ينبغى أن يقوم بذلك، لضرورة أن يكون العمل متمتعًا بوصفه الاستقلالية بغضل قصده المحدد. وعندئذ يمكن أن يقال أن العمل متمتعًا بوصفه الاستقلالية بغضل قصده المحدد. وعندئذ يمكن أن يقال أن العمل يمتلك مقاصده الذاتية.

وعلى العكس مما يعتقده هيرش، لا يحمل الأمر أى معنى عندما نتحدث عن قصد النص، ولا سيما التحدث عن قصد النص الأدبى أو القصيدة. فلكى نتعلم كيف نتلاءم أجزاء صورة ما، مثلاً، معًا، ينبغى لنا أن ننظر فى شكل الصورة بوصفها كلا واحدًا. لذا فإن قصد المؤلف أشبه بشكل الصورة. وبناء عليه ما نزال عبارة فتغنشتين فى عمله الموسوم "تراكتاتوس"(\*) tractatus تؤكد أن: "من غير الممكن للصورة أن تصور شكلها: بل تعرضه " (٢,١٧٢). لذا، يعد القصد شيئًا مختلفًا عن القصيدة كما أنه لا " يصاحب " القصيدة. وهذا هو السبب الكامن خلف تطلع الناس فى أحيان كثيرة إلى ما وراء النص بحثًا عن قصد المؤلف: فهم لم يشاهدوا ما تم عرضه.

إن للتحدث عن قصد النص فائدة نظرية كامنة تتمثل في تحاشى المفردات التقليدية الخاصة بفلسفة الوعى الديكارتية، وهو بذلك يتحاشى تناقضات لغة الدات – الموضوع. وتتمتع فلسفة فتغنشتين، فضلاً عن فلسفة هيدغر، بهذه المزية. ومع ذلك، فحالما يلغى اللجوء إلى وعى المؤلف، تبقى عندئذ الأسئلة الأخر والتي من بينها السؤال الدائر حول الكيفية التي يحدد بها المؤول قصد النص. وقد قدمت

<sup>(\*)</sup> تراكتاتوس: ارسالة منطقية فلسفية Tractatus Logic Phylosophicus، ظهــر عــام ١٩٢٢ - كتــب مقدمته برتراند رسل، وعدّه جمهرة من المؤرخين النقطة التي النقت عندها حلقة فيينا (م).

نظرية غادامير الهرمنيوطيقية الجواب عن ذلك حين قال غادامير أن النص يشترك في الحوار التأويلي interpretive dialogue.

## الهوامش

- Wilhelm Dilthy, Gesammelte Schriften, Vol. VI I (Leipzig and (۱) وقارن أيضنا: G. Gadamer, WM, P. 209 .H وقارن أيضنا: Hermeneutics and universal history "In: "Wolfhart Pannenberg History and Hermeneutic (New York: Harper & Row, 1967), P.
- Validity in Interpretation (New Haven: ،- E. D. Hirsch, Jr : يُنظر (٢) بُنظر (٧٦). (٧١) بنظر) Yale University Press, 1976), P. 242
- (٣) المصدر نفسه، من مقالة سابقة ألحقها في كتابه المصدر نفسه، من مقالة سابقة ألحقها في كتابه عاد بحاجة إلى Interpretation. وقد بين هيرش في هذا الكتاب انه ما عاد بحاجة إلى الحديث عن التحقق من التأويلات بل عن الصلاحية فقط: "إن التحقق يعنى إظهار أن النتيجة صائبة، في حين أن الصلاحية تظهر أن النتيجة صائبة تمامًا على أساس ما هو معروف " (١٦١ اك). وستتجلى في القسم الثاني من هذا الفصل صعوبات هذا التغريق.
- (٤) يعترف هيرش بأن مصطلح " الكلمات " يستعمل، بشكل تقريبي، ليعنى لا مجرد الكلمات الفردية حسب، بل " تجمعات من الكلمات أشبه ما تكون بالجُمل، ولكنها أكبر منها " (VI 85 n. 10).
  - (٥) يُنظر:
- Gilbert Harman 'Thought (Princeton University Press, 1973), P. 10.
- Words and Objections, ed.D.Davidson and J. ،W. F. Quine (٦) :المناه: Hintikka (Dordrech: Reidel, 1969), P. 306 Richard Rorty "Indeterminacy of Translation and of
- Richard Rorty "Indeterminacy of Translation and of Truth," Synthese 23 (1972), 448 and 461 n. 20.
  - (٧) ينظر أيضاً: Rorty، "Indeterminacy"،
- Gotlob Frege, "Logik", Schriften Zur Logik Und (A) prachphilosophie, Aus dem Nachlass, ed. Gottfred Gabriel (Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1971), P. 49.

- iber Sinn und Bedeutung, "Kliene Segriften, ed. Ignacio" Frege (٩)
  Angelelli (Darmstadt: Wissenschaflisch Buchgesellschaft, 1967).

  (۳۳ P. 32) وهي في الأصل: (۳۳ P. 148 149
- ينظر أيضًا: Scgriften zur Logik und Sprachphilosophie, Aus dem. ولغرض الإطلاع على مزيد من المعلومات عن الشعر، ينظر الصفحات: P. 25, 32, 40, 89-84, 49
- Frege, "Ausfuhrungen uber Sinn und Bedeutung", Nachlass, (1.)
  .P.32
  - Frege, "Logik", Nachlass, P. 46. 48 (11)
- W. K. Wimsatt, Jr. and Monro Beardsley, "The Intentional (17) Fallacy". In: W. K. Wimsatt, Jr., The verbal Icon = Studies in the Meaning of Poetry (New York: Noonday Press, 1954, 1966)
  - (والذى سنشير له من الآن باسم "Verbal Icon" [الأيقونة اللفظية]). ولغرض الإطلاع على إعادة تقويم Wimsatt للمغالطة. ينظر مقالته:

"Genesis: A fallacy Revisited في " The Disciplines of Criticism: Essays in Literary theory. Interpretation, and History, ed. Peter Demetz et al (New Haven: Yale University Press. 1968)

وعلى الرغم من أن هذه المقالة تذكر بعض أعمال Hirsch إلا أنها اكتملت قبل ظهور "Validity in Interpretation" ويؤكد ويمزات مجددًا استنتاجه أن "قصد الفنان الأدبى، بوصفه قصدًا، لا يعد أساسًا صالحًا لتأكيد حضور مزية أو معنى في حالة معينة من العمل الأدبى، ولا هو بالمعيار الصالح للحكم على قيمة ذلك العمل " (P. 195). وقد رد مونرو بيردزلى على نحو مباشر على كتاب "Validity in Interpretation". وفي مقالته: " Textual مباشر على كتاب "Meaning and Authorial Meaning" التي ظهرت جزءًا من ندوة حول كتاب المنشور في (Genre (1. no. 1)، يرى بيردزلي أن "ثمة شيئًا غريبًا يخص مفهوم المعنى " المرغوب به " ويؤكد، على نحو دقيق ومحقق، نتائج موقفه الذي يجد فيه أن " النصوص تكتسب معنًا محددًا عبر تفاعلات كلماتها من غير دخول إرادة المؤلف "(P.172).

- (١٣) Verbal Icon (١٣). وفي: "Genesis: A Fallacy Revisited" يمين وفي المجالة (P. 3). وفي المجالة وأعاد كتابة هذه الجملة ويمزات بين الفهم والتقويم على نحو أكثر وضوحًا، وأعاد كتابة هذه الجملة تأسيسنا على ذلك: "أن قصد المؤلف أو تصميمه ليس متاحًا ولا مرغوبًا به بوصفه معيارًا للحكم على أي من المعنيين أو على قيمة عمل الفن الأدبي" (P. 222).
- Ludwig Wittgenstein, Philosophical Investigations (New York: (۱٤) الفقرة ١٦٥، صفحة ١٢٥ (سنشير له من الآن بالرمز (PI).
- R. Rhees, "Can There Be a Private Language"? In: Wittgenstein: (10)
  The philosophical Investigations, ed. George Pitcher (Garden
  City, N. Y.: Doubleday, 1966), P. 275.

الفصل الثانى

## طبيعة الفهم هرمنيوطيقا هانز - جورج غادامير الفلسفية

تتبنى الفلسفة الهرمنيوطيقية، وبجدية، قضية ترسيخ الشروط اللازمة لإمكانية اكتساب معرفة تاريخية عن الثقافة الماضية. وتفسح خطوة هيدغر، المتمثلة بإعادة صياغة مفهوم الماهية، المجال أمام طريقة تفكير البشر بوصفهم كينونات تاريخية أساسًا، بدلاً من تعريفهم بماهية غير متغيرة. فكينونة الإنسان التي لا تكون ثابتة إلى الأبد في مثال أزلى، تعد وظيفة الطريقة التي يرى بها الانسان نفسه في الزمان وفي موقف تاريخي معين. لذا فإن الأولوية الأونطولوجية المعطاة للتاريخانية الإنسانية في فلسفة هيدغر وغادامير الهرمنيوطيقية تحدد المقاربة فيي السؤال الدائر حول طبيعة المعرفة التاريخية. فالجيل الحاضر لن يفهم نفسه على نحو مختلف عن الطريقة التي فهم بها الجيل(١) الماضي نفسه حسب، بل أنه سيفهم الجيل الماضي على نحو مختلف عن الطريقة التي فهم بها الجيل الماضي نفسه. ونظرًا إلى أن العنصر الأساس لأى فهم ذاتى للجيل هو صورة لمكانه في التاريخ، تقوم الحقائق التاريخية اللاحقة بتغيير هذه الصورة تغييرًا جذريًا. وبإمكان الجيل الجديد إحلال المعرفة والإدراك المؤخر محل آمال الجيل القديم ومخاوفه ورموزه غير المحدودة، وستبدو الإنجازات الثقافية لعصر ما، في العصر اللاحق، على نحو أكثر اختلافا من ظهورها عند الجيل الذي يأتي بعده. فنحن لا نرى أفلاطون بالصورة التي رآه بها ديكارت أو كانت Kant، بل أننا نرى أفلاطون على نحو مختلف قطعًا بسبب ديكارت وكانت. وتصر هرمنيوطيقا غدامير على أن أثر wirkung النص يشكل عنصر المهما المعناه. والأن هذا الأثر يختلف باختلاف العصور، لذا فهو يملك تاريخًا وتراثًا - أي ما أسماه غادامير بـــ "التاريخ الفعال"(٠) (wirkungsgeschichte). ويرى المؤول المعاصر أن هذا التاريخ ما يزال فـــاعلاً

<sup>(°)</sup> wirkungsgeschichte: تسمية جاء بها غادامير بإصراره على أن أى موضوع (بمعنى: "أى نص") هو اتحاد بين النص والفكر التاريخى – ذلك الاتحاد الذى يكتنف واقع التاريخ وواقع الفهم التاريخى: أى أن الفهم محدد تاريخياً. ويوصف هذا الاتصهار بمصطلح wirkungsgeschichte الذى يترجم عادة إلى "التاريخ الفعال". وقد صبيغ لحل المشكلة التي مؤداها "أن ما يكون مفهوما لنا يمثل أمامنا في ضوء ذو اتنا بحيث لا يعود نقضية الذات والآخر أى وجود". ولعل أهم إسهام جاء بع غادامير هو إخذاك التاريخ في عملية الفهم. (المترجمة)

أيضًا لأن فهم المؤول للنص ينبع منه ويكون مشروطًا به. ونجد فرادة هرمنيوطيقا غادامير وأهميتها وصعوبتها أيضًا، في هذا الوصف وللشروط التسى يتولسد فيها ويتغير.

ويرفض الموضوعانيون المفهوم الهرمنيوطيقى "للفهم على نحو مختلف "
بناء على استحالة فهم العصور الماضية والإنجازات الثقافية فهما موضوعيا مسن
حيث المبدأ - أى يتجرد عن قيم العصر الحالى أو معاييره. ولا شك أن مسن
الممكن التعبير عن الموضوعانية بوصفها محض محاولة لفهم العصر الماضي
بالصيغة التى فهم بها العصر نفسه، إلا هذا التعبير يبدو عاما أكثر مما ينبغى له.
إذ لا يكتفى أى بحث تاريخى بالتوقف عند الفهم الذاتى للماضى، بل يهدف إلى
معرفة ما إذا كان مثل هذا الفهم الذاتى مشتملاً على تشوهات أساسية. وبإمكان ما
يسمى بالموقف الهرمنيوطيقى التاريخاني والموقف الموضوعاني أن يزعما
قدرتهما على الوصول إلى الفهم الذاتى للماضي. ويرتكز الصراع الحقيقي على ما
إذا كان الإدراك الحسى الحالى لتشوهات العصر الماضية الذاتية هو نفسه خال من
التشوهات زعما ضمنيا في السؤال البلاغي الذي يوجهه الموضوعاني إلى
التاريخاني عماً إذا كان بالإمكان فهم العصور الماضية أو النصوص الماضية فهما
على نحو زائف، وأن بالإمكان فهمه على نحو حقيقي في النهاية. وبذا تكون
على نحو زائف، وأن بالإمكان فهمه على نحو حقيقي في النهاية. وبذا تكون

وسواء أكان بالإمكان تصنيف هرمنيوطيقا غادامير تصنيفا مشروعا بوصفها "النزعة التاريخية الراديكالية" أم لا، فإنها واجهست مع ذلك هجوم منظرين هرمنيوطيقيين أمثال بتى وهيرش، وتحت هذا العنوأن قطعًا. وتمثل اعتراضات هيرش على غادامير بعض الانتقادات الاعتيادية للنزعة التاريخية، كما أنها تقدم مثالاً مناسبًا لرد فعل الباحث الموضوعاني على الفلسفة التي تجعل من التاريخانية مبدأها الأساس. ويكمن خلف هذه الاعتراضات فهم المهمة النظرية الهرمنيوطيقية الذي بتميز باختلافه الحاد.

و لا بد من توضيح هذا الاختلاف لفهم المدى الفلسفى الذى وصله تفكير غادامير.

# أولاً - مفهومان متضاربان للهرمنيوطيقا

يشير نقد هيرش الأساس لغادامير إلى أن النزعة التاريخية الراديكالية، مثلها مثل أية شكوكية فلسفية، تعد مذهبًا لا يمكن البرهنة على صحته أو دحضه، بل هو محض عقيدة، أى أنه مسألة اعتقاد غامض (44 VI). ويقف الباحث الموضوعانى على أساس واه حينما يزعم ذلك، إذ مثلما لا يمكن البرهنة على عدم وجود فهم حقيقى أبدًا، يعترف هيرش أن البرهنة على أن النص قد فهم فهمًا حقيقيًا يعد أمرًا مستحيلاً. ولعل البرهان سيكون بحاجة إلى الدليل كله كما أن هذا الكمال يفوق حتى المراقب الدقيق لأن مفهوم البرهان يتمتع بقوة أكثر مما ينبغى له وهو يتجاهل حقيقة أن المواقف التي لا يمكن البرهنة عليها، بهذا المعنى، يمكن دعمها، مع ذلك، بأسباب أفضل من تلك المعطاة في مواقف أخر.

وينبغى لنا تغيير الاعتقاد بعجز التاريخانى عن البرهنة على زعمه أمبريقيًا إلى برهنة على وجود أسباب احتمالية تجعل من النزعة التاريخانية زائفة. ويقدم هيرش حجتين رئيستين. فهو يزعم أولا أن الهرمنيوطيقا التاريخانية لا تميز على نحو سليم بين الحاجة إلى إعادة تقييم العصر الماضى بالعصر الحاضر (في ضوء حاجات الحاضر واهتماماته الجديدة) والحاجة إلى العصر الماضى بذات ولذات. وهذا يعنى بعبارة أخرى أن فهم النص: bubtilitas intelligend وتأويل النص: وهذا يعنى بعبارة أخرى أن فهم النص: bubtilitas في النصر الماضى يضيع إلى الأبد، ولا يمكن تصوره إلا من خلال المنظورات المشوهة للحاضر المتغير على الدوام. ويحتج هيرش على ذلك بقوله أن هذه النتيجة تخفق في الاتساق "مع الخبرة المتبقية " (VI 257)، لأنه مقتنع أن اتصالاً معينًا جرى بين الماضى والحاضر.

وتحولت هذه الالتفائة اللطيفة، كما يبدو، إلى حجة بلاغية عندما زعم هيرش أيضنا أن الاتصال، لو حدث أصلاً، لتوجب أن يكون فهم الماضى ممكنًا ولكانت النزعة التاريخية الراديكالية غير محتملة (VI 257).

وتبدو حجة هيرش، بعد أن وضحناها بهذه الطريقة، غير مُقنعة تماماً، فلجوءه إلى الفرق بين فهم النص وتأويل النص غير ملائم طالما أن التاريخانيين، ولا سيما غادامير الذي يريد إعادة التفكير بالمفهوم الموروث للفهم

كله، قد تحدوا قوة حجة هذا الفرق تحديدًا، هذا فضلاً عن أن اللجوء إلى الاتساق مع الخبرة المتبقية يفسح المجال أمام الخصم المتوارى ليشير إلى أن الخبرة تدعم أيضاً فكرة أن مختلف العصور تفهم النصوص الأدبية الخاصة بالعصور الماضية فهما مختلفاً. والحق أن هناك دليلاً حدسيًا لكل من النزعة التاريخية والموضوعانية.

ولهذا كله، لا يمكن أن يكون اعتراض هيرش مقنعًا لأن لجوءه إلى الحدوس العادية يعمل في كلا الاتجاهين. أما اعتراضه الثانى الرئيس فهو أكثر استنادًا إلى مسألة المبدأ. فإذا كانت الفجوة بين الماضى والحاضر راديكالية، مثلما ترى الهرمنيوطيقا التاريخية، فعندئذ، ومثلما يؤكد هيرش، لا يوجد فهم ممكن حتى للنصوص التي في الحاضر. ويتقصى هيرش هذه الفكرة بطريقتين: فهو يتساءل أولاً عما يكون " الحاضر " ويزعم بإمكانية أن يقال عن أي لحظة moment أنها مختلفة. لذا يبدو المفهوم القائل أن الناس يكونون في " الجيل نفسه " أو يتحدثون اللغة ذاتها تجريدًا غير مشروع (725 VI). أما الطريقة الثانية فيدفع هيرش هذا البرهان إلى أبعد من ذلك بقوله أن الفجوة التي بين شخصين تكون بحجم الفجوة العظيمة الكبيرة التي بين عصرين: فهو يعتقد أن " الاختلافات في الثقافة هي مظاهر هذه الإمكانية الجذرية للاختلافات بين الناس " (712 257).

وقد تم التعامل، على نحو جيد، مع زعم هيرش القائل أن الباحث التاريخانى يستعمل مصطلح " الحاضر " بطريقة مبهمة. فالتاريخانى يلجأ، كما يبدو، إلى مفهوم " ظهر جمل الحاضر " sback بوصفه مدة زمنية واسعة يمكن أن يحدث فيها الكثير، ومع ذلك لا يهون المشكلة عندما يتحول إلى مفهوم " حد موسى الحاضر " razor's-edge. فإذا كان الحاضر معرقًا على نحو ضيق للغاية ومتحولاً إلى مثال فورى عندئذ يصبح من المستحيل رؤية وحدة الحدث التاريخي في تعددية أمثاته الثانوية.

وتبدو الأولوية التى عينها هيرش للاختلافات بين الأشخاص على الاختلافات بين الثقافات الجزء الأكثر بروزًا في اعتراضه لأنه يكشف فيه عن اختلاف أساس كامن في الاتجاه الذي يسلكه.

إذ يتبنى هنا موقفًا موضوعانيًا نموذجيًا يسمى " النزعة الفردية المنهجية " methodological individualism حينما يستعمله في جدالاته الخاصة بفلسفة التاريخ، ويؤكد هذا الرأى المستنبط من هجوم كارل بوبر على ماركس وهيغل فى زمن الحرب العالمية الثانية تقريبًا. (٢) أن الأفراد لا الجماعات (كالطبقات مثلاً) هم الفواعل المحركة moving agents للأحداث التاريخية، لذا فهم يشكلون الوحدة الأساسية للتغير التاريخي، أما الدليل الآخر أى النزعة التقديسية المنهجية فموجود بأشكال متعددة استناذا إلى تأويل الوحدة التقديسية نفسها. وقد تبدو كتابات غدامير أشبه بنفسير للنزعة التقديسية المنهجية، لأنه يجادل قائلاً أن المؤرخين والنقاد الأدبيين يشترطهم التراث الذى يمثلونه، إذ لا يمكنهم الهروب من حقيقة أن تاريخ أثار النص أو الثقافة الماضية ما يزال فاعلاً فى تحديد القضايا التى يثيرها والمشكلات الباراديمية التى يحاول حلها.

ومع ذلك، أن القول بأن مثل هذا الرأى يبدو رأيًا هيغليًا لا يعني أن مصطلح " النزعة التقديسية " و "الحتمية " التاريخية يكشف عن وصف ملائه، إذ المقصود بالحتمية هنا العنصر الجبري في النزعات التقديسية الذي بجده اتباع النزعة الفردية شديد الخطورة. وعندما نتهم نظرية غادامير الهرمنيوطيقية بمثل هذه النزعة التقديسية الحتمية فإن هذا يعنى نسيان تأثير هيدغر في غدامير. ولما كانت الانطلاقة المبكرة " لاونطولوجيا هيدغر الأساسية " تمثل بحثًا في الوجود الإنساني الفردى، فإننا حين نعد هيدغر تقديسيًا نرتكب خطًا فادحًا. من هنا لا تز عم فاسفة هيدغر اكتشاف التقدم الضرورى في التاريخ. وعلى هذا النحو لا تقدم هرمنيوطيقا غادامير مزاعمها بشأن مضمون " التاريخ " (بمعنى الإطرادات التاريخية وبمعنى التاريخوغرافيا). ويهتم السؤال الحقيقي لدى غادامير بوصف شروط فهم المؤول أو المؤرخ. أن أحد هذه الشروط هو مصدر الفهم في موقف ما. ونظرًا إلى أن تأمل غادامير في أثر التاريخ، أو الآثار الإشتراطية، لا يؤدي إلى فلسفة تأملية للتاريخ أو حتى إلى نظرية في أنواع العلل أو المبادئ التي تقف وراء الأحداث التاريخية، لا يمكن أن نعده شكلاً من الأشكال الحتمية، بل على العكس يمكن لتأمله هذا أن يقوده إلى المناداة بالتأمل الذاتي الأعظم من جانب المورخ أو الموول الأدبي، لغرض زيادة الوعي الذاتي حول تأثير الخلفية والتراث علي التفكير و البحث الحالبين. (٣)

ومع ذلك، لن يكتفى الباحث الموضوعانى بمعرفة أن الهرمنيوطيقا ذات الطابع التاريخاني المزعوم غير ملتزمة بالنزعة الفردية المنهجية ولا بالنزعية

التقديسية المنهجية، لأنه سيكون بحاجة أيضًا إلى التأكد من أن من الممكن إزالة الإنحيازات [الأحكام المسبقة] والتشوهات كلها التى يفرضها تراث المؤول وموقف عليه إزالة ناجحة، هذا فضلاً عن التأمل الذاتى المتزايد الدى يطالب غدامير المؤول بإنجازه. ويؤمن غادامير نفسه بعدم إمكانية كمال التأمل الداتى ( WM لمؤول بإنجازه فهى تشير إلى وبذا تتواصل القضية الرئيسة لترتكز على تهديد النسبية فهى تشير إلى اختلاف ممكن آخر - أى، اختلاف في تصور ما تقوله النظرية الهرمنيوطيقية وما تحتاج إلى تأويله.

ويرتكز الصراع الأساس بين الهرمنيوطيقا الموضوعانية، مثل هرمنيوطيقا هيرش، والهرمنيوطيقا "التاريخانية"، مثل هرمنيوطيقا غادامير، على حقيقة أن الأولى تنظر في العلاقة بالنص بوصفها علاقة معرفة في حين تهتم الثانية بوصف طبيعة الفهم بذاتها. وبناء عليه تطرح الأولى مشكلة توليد نظرية الفهم النصبي بطريقة تختلف عن الثانية، وينبغي للموضوعاني التعامل مع مشكلة الحيلولة من غير تعطيل العلاقة بين النص والمؤول أو أنهيارها. إذ يبدو أن العلاج يكمن في إيجاد وجهة النظر، أي بعبارة أخرى إيجاد وضع يمكن من خلاله مشاهدة الموضوع – أي: العمل الأدبي – من منظور سليم. وتصبح الاستعارات المرئية النظرية. ويتوسع مدى الهدف أي: مشاهدة الموضوع بوضوح – بوساطة إيجاد منهج أو معيار نظري محدد يمكن من خلاله قياس رؤى المؤول. وبذا يسلم منهج أو معيار نظري محدد (معنى واحد) يكون حاضرًا في العمل. ويتوقف السؤال الموسع الآخر على تحديد مقدار ما يمكن أن نعرفه نحن العارفون.

ويقصد من الاعتبارات التى أثارها التاريخانى بيان أن من غير الممكن تعريف المشكلة الهرمنيوطيقية على نحو ضيق جدًا. ولا بد من التأمل في بلبلة التأويلات babble of interpretations – أى التوالد الحديث في المناهج والمواد – يزيد من " اضطراب " الهرمنيوطيقا لأنه يفتح الباب أمام أسئلة تثير القلق. فما الذي يحدث حينما يختفي موضوع التأويل، أي حينما يتكسر ويتشظى بحيث أننا نبدأ بالشك في دقتنا ورؤيتنا؟ وما الذي يحدث حينما يكون الشك في أن الرعب العلمي الذي بحدق فينا من الميكر وسكوب التحليلي هو عيننا نحن؟

وتصبح مثل هذه الشكوك حادة جدًا حينما يكون الإنتاج الثقافى الذى يتم تأويله، عملاً أدبيًا. ويبدأ المفهوم القائل أن التأويل هو علاقة معرفة بموضوع بالإيحاء لنا بأسباب عدم وضوح مكانة معنى العمل الأدبى، وأن المصطلحات الثلاثة كلها \_"المعرفة" و"العلاقة " و"الموضوع " - تلحق الأذى بطبيعة النسافة الأدبى. فالعلاقة توحى باستحضار شيئين معًا، كما أنها تحدد أصلاً المسافة والوضوح الجلى بين النص والقارئ، إذ يفترض أن النص " موضوع " موجود عند مسافة معينة من الوعى الذاتى الذى ينبغى له الوصول إليه. ومع ذلك، لا يتفق مثل هذا الوصف ظاهراتيًا مع عملية قراءة العمل الأدبى فعل، بل أن الخبرة الفورية تكون أقرب إلى انصهار القارئ في النص.

وبالمقارنة مع الافتراض الموضوعانى القائل بأن العمل الفنى الأدبى هو القطب البعيد لعلاقة الذات - الموضوع، يقترح هيدغر في مقالته، "أصل العمل الفني" The Origin of Artwork عرضا أونطولوجيًا مختلفًا للفن. فهو يسرى أن العمل الفنى لا يعد موضوعًا - أى شيئًا تتصوره الذات. ويبين عرضه الآخر أن الشيء لا "يظهر " لذا، أو لا يكون ببساطة، وبلا اكتراث موجود " هناك " حسب، بل أن هناك شيئًا ما يدعونا إليه حالما نراه. فالعمل الفنى هو، تحديدًا،العمل الذى لا يمكننا أن نقف أمامه بلا اكتراث. فهو ليس أداة تختفى بعد استعمالها - أى أنه ليس وسيلة لإثارة " الخبرة الجمالية " بداخلنا. بل على العكس فهو عمل حقًا، يواصل دعوتنا إليه لأنه يتعالى على أى سياق نحاول فرضه عليه، فضلاً عن أن الدعوة تظهر نفسها من زاوية أن العمل الفنى يشترط فهمنا لأنفسنا ولزماننا ولموقعنا. لذا فإن العمل الفنى يكون تاريخيًا لا لأنه محض لحظة من التاريخ، بل لأنه شرط فإن العمل الفنى الدي التقافية اللاحقة، أو يمكن القول أنه قوة مولدة لها.

إن نظرية الفن عند غادامير تستمر، في الجزء الأول من "الحقيقة والمنهج"، باستلهام الأجواء العامة التي تضيء محاولة هيدغر الرامية إلى إعدة التفكير بظاهرة فهم الفن، وترى النظرية الهرمنيوطيقية أن نتيجة هذه الجمالية تتمثل في أنها تتطلب وصفًا أفضل للفهم الذاتي قبل افتراض مجموعة محددة من المشكلات والمقولات الأبستمولوجية المرتكزة على نموذج علاقة المعرفة بين الذات والموضوع. وتعنى الهرمنيوطيقا الموروثة، ابتداءً من شيليرماخر حتى هيرش، بعلاقة المعرفة، أو تحديدًا بمشكلة الحيلولة دون سوء فهم النصوص

(WM173). وتكون المهمة الهرمنيوطيقية عند غادامير أساسية أكثر، من حيث أنها تثير قضايا حول إمكانية الوصول إلى الفهم عمومًا.

ولا تعلن الهرمنيوطيقا الأونطولوجية، أى هرمنيوطيقا هيدغر وغدامير مثلاً، أن لا مجال للبحث في قضايا "الحقيقة "و"الصلاحية "بل تضعها في موضع مختلف وتعالجها بمنطق مختلف. وينطوى التعامل مع هذه القضايا على "نقلها "من نظرتها الأونطولوجية للفهم إلى لغة أبستمولوجية أكثر انتماء للتراث. وينبغي لمثل هذا النقل (الذي سنحاول القيام به في الأجزاء الأخيرة من هذا الكتاب) أن المثل هذا الاتيين "هل تعرف القصيدة؟ "و"هل تفهم القصيدة؟". إذ يمكن معرفة السؤالين الآتيين "هل تعرف القصيدة؟ "و"هل تفهم القصيدة؟". إذ يمكن معرفة نلك ليس مساويًا للفهم. أن المعرفة تتحول عمومًا إلى توكيدات لحقائق في حين يوحى الفهم بشيء "أكثر " وعلى الرغم من أن هذا الد "أكثر " قد يبدو مبهمًا، إذا ما قورن بالوضع الإدراكي لهذه التوكيدات، يشتمل، فضلاً عن هذا، على جوانب حقيقية جدًا من الخبرة. فمن غيرها تفقد توكيدات الحقائق قوتها غالبًا لأنها تنطوي على معنى الكل، كما تفقد القدرة على الإطلاع على رموزه التي لا تعد ولا تحصى، وصلاته وتضميناته التي تبقى في الخلفية وتحدد، على الرغم من ذلك، ما إذا كانت توكيدات النص وفحواه قد تم إدراكها أملا.

وقد يواصل الموضوعانى اعتقاده أن هذا التركيز على "الكثير " من الفهم يجعل الهرمنيوطيقا الفلسفية لا إدراكية وذاتانية لذا سيكون من الضرورى في التفسير اللاحق لتفصيلات مفهوم الفهم عند غادامير تبيان أن الموقف لا يمثل عقيدة غامضة، وأن من الممكن تحديد هذا الـ "أكثر". ويستند تحليل غادامير استتادًا واضحًا إلى مثل هذه العناصر الإدراكية المهمة في التراث الفلسفي مثل مفهوم الفهم العلمي phronesis عند أرسطو، كما أنه يدعم نفسه بالكثير من الأسباب المستنبطة من دروس التجربة الفلسفية.

## ثانيًا - حدود الموضوعانية

ما الذي يحفز الهرمنيوطيقا لتوسع نطاقها من دستور قوانين التأويل السليم kunstlehre إلى الفاسفة المتميزة؟ حينما يطلق هيدغر على محاضراته الشهيرة عنوأن "ما الميتافيزيقيا؟" What is Metaphysics ؟، فإنه يقدم لغادامير مثالاً لهذا التفسير ويتسع فيه. و لا شك أن تركيز السؤال على الفعل " is " [ما] في " What is Metaphysics?" يؤكد غموض الفهم الحالي لمادة الموضوع وربما زيفه. إذ يكتب غادامير قائلاً أن "معنى السؤال "ما الميتافيزيقيا؟ "هـو التساؤل عـن ماهيـة الميتافيزيقيا حقًا بالمقارنة مع ما تعتقده الميتافيزيقيا أو ما ترغب أن تكونه. (٤) و لا يعد الفهم حالة مواجهة مباشرة دائمًا لمادة موضوع غير محددة بوضوح، كما أنه لا يمثل جمعًا للمعلومات السليمة. فلفهم شيء من قبيل الميتافيزيقا، تكون هناك حاجة إلى التأويل. إذ ثمة فرق بين الوصول إلى فهم نص ميتافيزيقي معين، أو إلى حل مشكلة معينة في نظام ميتافيزيقي ما، والوصول إلى فهم الميتافيزيقيا بــذاتها. ففي الحالة الثانية علينا أن نتساءل: لماذا تثار الأسئلة الميتافيز بقية و ما المقصود بالأداء الميتافيزيقي (ضمن الوعي القائل أن التساؤل عن الميتافيزيقيا بهذه الطريقة التاويلية يمكن أن يكون بحد ذاته ميتافيزيقيًا). وكلما كان السؤال أساسيًا أكثر، كلما استدعى ذلك فحص للسؤال نفسه وتأويله على نحو أفضل، (٥) وأن "حقيقة" التأويال الناتج تتجاوز آفاق كونها دالة لصحة المعلومات المستعملة في التأويان، وأن الاعتبار الأهم هو ما إذا كان التأويل ذاته منتجًا أم لا، وما إذا كان يفتح أبعادًا للفكر ومسارات جديدة للبحث، أم لا.

وتختلف معايير الحكم على الفهم التأويلي عن تلك التي تطبق على التفسير الاستدلالي. وقد لا تكون أمثلة هذه التطبيقية المستنبطة من تفسيرات هيدغر للنصوص الفلسفية الدينية أمثلة جيدة على الدراسة السليمة، كما أن الوقت مبكر جذا على الحكم على قوتها الإنتاجية. وهناك مثال مختلف، يجده الفلاسفة الهرمنيوطيقيون مقنعًا أكثر (1) وهو ممارسة التحليل السايكولوجي، إذ تبدو البرهنة على أن التأويل الذي يقدمه التحليل يكون حقيقيًا أو زائفًا على نحو موضوعي، إذ تكمن "حقيقته" في قدرته على تعميق الفهم الذاتي للمريض، أي يفتح عالمًا جديدًا

من الإدراك الحسى الذاتى، ويتحقق التأويل ذاته من صحته للمريض من طريق التاجيته في أنه يؤدى إلى العلاج النفسي والشفاء.

لذا يقدم التحليل السايكولوجي مثالاً على نوع الفهم الذي يمكن وصفه بأفضل صورة بأنه البحث الذي لا يمكن فيه تحديد موضوعية التأويل على نحو مستقل عن قيمة التأويل أو فائدته. والحق أن مفهوم " الحقيقية الموضوعية للمسالة " يعد معيارا أقل ملاءمة في هذه الحالة من مفهوم " الفهم المذاتي المتزايد أو الأكثر إنتاجية " ولذلك تخفق نظرية الفهم الموضوعانية، التي تصر على " الحقيقة الموضوعية للمسألة"، في تقديم عرض واضح جدًا لظاهرة الفهم في عملية العلاج السايكولوجي. ولا يمكن للفلسفة الهرمنيوطيقية التي تعنى بطبيعة الفهم وشروطه، أن تقصر نفسها على تلك العلوم الطبيعية الصارمة التي تكون الموضوعية فيها أن نراه سمة ذات وضوح أكبر، كما تبرهن المواضعات الدقيقة فيها على ما يمكن أن نراه حقيقة للأمر. ولا بد لها من أن تأخذ بالحسبان تلك المجالات الفكرية التي لا يمكن فيها التثبت، دائمًا، من صحة التأويل بمعزل عن أمور أخر مثل الإنتاجية أو قيمة فيها الكتشافية.

وحتى في حالة العلوم الأكثر صرامة، لا يمكن افتراض أن مفهوم الموضوعية بين بذاته. ويتوازى مع الشك الفرويدى بسطح الوعى شك مماثل بموضوعية العلم الواضحة عندما يعد العلم مؤسسة اجتماعية. كما أن هناك نقدا ماركسيًا شائعًا (ويمكن تطويره، قطعًا، إلى حد كبير) يؤكد أن العلماء، ولا سيما في العلوم الاجتماعية، الذين يظنون أنهم محايدون وموضوعيون، يعملون، في الحقيقة، تحت ظروف اجتماعية بطريقة تعكس فيها نزاهتهم الواضحة عن اهتماماتهم الاجتماعية حقًا.(٧)

ويمكن التعبير عن النقد ذاته بلغة لا ماركسية من خلال الإشارة إلى أن الموضوعية في هذه العلوم تعتمد على تقبل باراديمات معينة (مشكلات اعتيادية ومناهج ووسائل قياس وما شابه) مرتبطة بتراث معين. وحتى لو كانت هذه لا تمثل الباراديمات الوحيدة الممكنة أو المحتملة، فإن من الممكن القول أنها مفضلة على وجه التحديد لأنها مرتبطة بتراث معين كما يمكن أن يكون التحصين [الترسيخ] في تراث علمي معين معيارًا مهمًا لتفضيل نظرية بوصفها تمثل البساطة النظربة. وقد بزيد الارتباط بالتراث، مثلاً، من قيمته الكشفية.

ولتقريب هذه الفكرة من مصطلحات غادامير، يمكننا القول أن نوع الأسلة المثارة في علوم معينة (علم الفيزياء أو الفيلولوجيا) يعد وظيفة التاريخ الفعال الذي يحدث فيه البحث، وأن أحد الأسباب الصالحة وراء تفضيل أسلوب بحثى معين هو ارتباطه بالتراث، فضلاً عن أن الوعى الذاتي المتزايد حول هذه الارتباطات بالتراث سيزيد من القيمة الإنتاجية للنتائج في الكثير من الحالات.

وبذا تكون المعرفة المستحصلة من البحث العلمى مرتبطة بفهم ذاتى معين من طريق العلوم، ويكون ذلك الفهم بحد ذاته تأويلاً لا يمكن تأكيده بالنوع نفسه من البرهان الموضوعى الممكن ضمن البحث نفسه. وبذا فإن النظرية الهرمنيوطيقية التى تحاول تخطى إبعاد الموضوعانية لا تهمل الموضوعية بالضرورة. ويبدو أن قصد غادامير لا يتمثل بإضعاف الموضوعية العلمية (أى التشكك بالنتائج العلمية) بل بتبيان حدودها فقط (ينظر 518-517 WM). وبذا يعد عرض فلسفة غادامير الهرمنيوطيقية وصفًا لفاعلية الفهم عمومًا وليس تقديم فلسفة علم ابستمولوجية أو منطقًا لتفسير العلم. ولا ترغب هذه الفلسفة بوصف فهم موضوع معين حسب، بل الفهم الذاتى للبحث الذي يشترط الأسئلة المطروحة، وبذا فإنه يشترط نتائجها.

إن العرض الوافى للفهم فى هذه الطريقة يتطلب بحث نطاق واسع من " العلوم " ولا سيما اختبار تلك العلوم التى يلاحظ فيها الفهم والتأويسل على وجه الخصوص. ولا يتعامل غادامير نفسه مع المحللين السايكولوجيين، بل يركز على العلوم الإنسانية وعلى التاريخ والفقه والفيلولوجيا على نحو خاص. وترى هر منيوطيقا غادامير الفلسفية أن تأويل النصوص الأدبية هو الأكثر بار اديمية من بينها، وأن الحاجة إلى وصف المواجهة مع الفن على نحو واف تروده بأساس لتخطى أبعاد التعريف الضيق للحقيقة بوصفها توكيذا للحقائق. وفضلاً عن ذلك، يتمتع الفن الأدبى بأسبقية على الفن المرئى لأن الفهم كله، مثلما يرى غادامير، يحدث فى اللغة بالنهاية.

ولا شك أن اتساع أفق اهتمامات غادامير لن يقلل من أهمية الأسئلة المتعلقة بإمكانية الموضوعية في التأويل. ومع ذلك ينبغي لهذه الأسئلة أن تتبع وصفًا أكمل للفهم كي لا تشوء الظواهر.

### ثَالتًا – الفهم والتأويل والتطبيق

ليس من قبيل المصادفة أن يكون التمييز بين مصطلحى "الفهم" و"التأويل" في مناقشة غادامير أقل وضوحًا من تمييزهما في تحليل هيرش. وثمة مبدأ أساس في نظرية غادامير ينص على أن الفصل بين الفهم والتأويل محض تجريد. ويصر غادامير مرارًا على أن الفهم كله ينطوى على تأويل " Alles verstehn ist غادامير مرارًا على أن الفهم كله ينطوى على تأويل " Auslegung " (ينظر: 373, 366, 373) وتنبع هذه المسالة من الموقعية Auslegung (ينظر: أينظر: 9 للهم، ونظرًا إلى سوء الفهم في موقع ما، تجده يمثل وجهة نظر – أي منظور ما – لما يمثله. ولا يوجد موقف لا منظوري مطلق (تناقض في المصطلحات!) يمكن من خلاله رؤية المنظورات الممكنة جميعها. إذ يمثل التأويل عملية تاريخية تعبر باستمرار عن المعنى المحتجز في الفهم، وعن معنى هذا الفهم لذاته وبذا لا يكون الفهم محض تكرار للماضي، بل يسهم بمعنى الحاضر (WM 370).

وفضلاً عن ذلك لا يوجد تأويل صحيح واحد فقط (375 WM) إذ يتضمن التأويل توسطًا مستمرًا بين الماضى والحاضر، ويؤمن غادامير أن التأويل الأدبى، خصوصًا، لا يمكن أن يكون محددًا فقط بما يقصده المؤلف أو كيفية فهمه للعصر. إذ أن النص ليس تعبيرًا عن ذاتية المؤلف (372-372 WM) بل أن النص يظهر إلى حيز الوجود الحقيقى في حوار المؤول مع النص ويكون موقع المؤول شرطًا مهمًا لفهم النص. وتكون المقارنة بين هذه الآراء الهرمنيوطيقية والآراء الموروثة مقارنة مذهلة حقًا. ويعتقد هيرش أن المزج الديالكتيكى الذي قام به غادامير لفهم النص subtilitas explicandi وتأويل النص subtilitas explicandi قد أقدم غادامير في صعوبات منطقية:

لا ينتج عن محاولة طمس معالم هذا الفرق سوى إحراج منطقى لأبسط الأسئلة، مثل "ما الذي يفهمه المفسر قبل أن يقدم تفسيره؟ "وتتضح الصعوبة التي يواجهها غادامير في التغلب على هذا السؤال الأساس عندما يصل إلى وصف عملية التأويل. فهو لا يستطيع

القول أن المؤول يفهم المعنى الأصلى النص طالما أن القصد من ذلك سيكون التغاظى عن تاريخانية الفهم.ومن ناحية أخرى لا يمكنه القول أن المؤول يفهم تفسيره اللاحق طالما أن ذلك مناف للعقل تماما ( VI ).

ولو كان هذان الاحتمالان هما الوحيدان الممكنان لكانت نظرية غادامير غير قابلة للفهم. ومع ذلك، هل وصفت عملية الفهم وصفًا وافيًا بتقسيمها على لحظت ين النعظة الأولى الفهم، واللحظة اللاحقة التأويل؟

إن مناقشة حدود الموضوعية تجعل سذاجة هذا التحول أمرًا مشكوكًا فيه، إذ لا يمكن أن يكون التوصل إلى الفهم الأولى محض نتيجة للتوضيح، لا توضيح سمات النص الباطنية حسب، بل توضيح فهم المؤول لكل من مادة الموضوع ونتاجه التأويلي. ويتشكل هذا النتاج من عوامل متعددة منها مثلاً: التراث الذي يمثله المؤول والتراكم التاريخي للتأويلات الماضية (والتي تشترط ما يعتقد المؤول أنه جديد في قراءته) و"حالة العلم" المعاصرة (أي الأهداف والمناهج والثيمات... الخ، المستعملة حاليًا). ويزعم غادامير أن من غير الممكن إطلاقًا إزالة هذه العوامل من فهم النص بذاته، بل لا يمكن سوى توضيحها إلى حد ما، والناقد الذي يتجاهل هذه العوامل في فهمه يكون أقل موضوعية لا أكثر موضوعية.

ويتجلى إخفاق هيرش فى الاعتراف بموقعية الفهم وتاريخانيت في نقده الله "الحقيقة والمنهج" (ff 245 VI) فهو يزيل كل نقاش يتعلق بما يشخصه غادامير بأنه " المشكلة المركزية فى الهرمنيوطيقا كلها " أى مشكلة تطبيق النص الله (WM 290 ff.). ومن الناحية التاريخية، يعدُ تطبيق النص لحظة ثالثة للنص إلى جانب فهم النص وتأويله. ويمكن لنا أن نجد هذه اللحظة للدى أتباع الحركة التقوية (\*) Pietists مثل ج. ج. رامباخ Rambach (معهد ساكر للهرمنيوطيقا، المحتفية في الرغم من الانصهار الكامل للفهم والتأويل الذى قامت به الرومانسية، ظلت لحظة التطبيق غامضة. لذا كان تطبيق النص ذا أهمية قليلة عند شليرماخر والمفكرين اللاحقين وقد تجاهله هيرش. أن هرمنيوطيقا شليرماخر، التى شليرماخر والمفكرين اللاحقين وقد تجاهله هيرش. أن هرمنيوطيقا شليرماخر، التى

<sup>(°)</sup> الحركة الثقوية: حركة دينية نشأت في ألمانيا في القرن السابع عشر وأكدت دراســة الكتــاب المقــدس والخبرة الدينية الشخصية. (المترجمة)

تتحاشى سوء الفهم، ترى التأويل علاقة ذات / موضوع يتم فيها جعل كل ما هو غريب فى النص مألوفًا. لذا تختفى مشكلات التطبيق المتميزة حالما يودى هذا التآلف إلى ردم الفجوة الكائنة بين النص والمؤول. وبذا يتضح الاستعمال الذى يحقق الفهم كما فى: الموعظة (فى حالة الهرمنيوطيقا اللاهوتية) أو الحكم القانونى (كما فى حالة الهرمنيوطيقا القضائية).

وغادامير نفسه لا يريد العودة إلى الوضع الذي تكون فيه اللحظات الـثلاث متميزة تمامًا، بل يؤكد أن التطبيق يعد جزءًا لا يتجزأ من الفهم كله. ومثلما يكون الفهم هو تأويل دائمًا"، يكون الفهم، على هذا النحو، "تطبيقًا Anwendung دائمًا" (WM 292) وبذا يكون المؤول الأدبى في وضع مشابه لوضع المخرج المسرحي الذي يخرج دراما معينة للمسرح، أو لوضع القاضى في المحكمة، الـذي يصدر الحكم. وينبع النص الأدبى والدراما والقوانين كلها من حقب سابقة، كما تكون هناك أحداثًا سابقة مماثلة لغرض تأويلها. ونظرًا لأن الموقع الحالى لا يشبه مواقع التأويلات السابقة شبهًا دقيقًا على الإطلاق، لذا لا يمكن حتى للقاضى محض تكرار الحدث السابق. فلكي يكون عادلاً عليه، مثل غيره، أن يعيد تأويل تاريخ الأحداث السابقة المماثلة في ضوء العوامل الجديدة في السياق الحالي.

لذا تكون الأهمية التي يعزوها غادامير التطبيق applicatio وظيفة مبدأه الأساس القائل أن من الخطأ إساءة تفسير قصد غادامير بأنه يلمح إلى أن المؤول لا الأساس القائل أن من الخطأ إساءة تفسير قصد غادامير بأنه يلمح إلى أن المؤول لا يقرأ سوى معانيه في النص أو أنه لا يفهم سوى معنى النص بالنسبة له (وليس النص بذاته) ومن الممكن أن يتمثل هدف التأويل بالفهم intelligere أي إعادة بناء الأسئلة التي يمثل النص ذاته محاولة للإجابة عنها. لكن بينما لا يكفي للمؤول أن يفرض أسئلته الخاصة على النص فرضنا دوغمائيا، فإن السؤال الذي يمثل السنص إجابة عنه سيفرض أيضنا المزيد من الأسئلة على المؤول شخصيا. ولن يستمكن القاضي من قصر نفسه على القراءة الحرفية للقانون بإفراط، إذا ما أراد تعزين العدالة. وكذلك، لن يتمكن المؤول الأدبى من تقييد نفسه بالنبش التاريخي للمصادر والأحداث السابقة إلى حد كبير إذا كان يريد فهم المعنى الأدبى للسنص، ويكون التطبيق، الذي يصر عليه غادامير، متضمنا في الفهم ولكن ليس بالنوع نفسه من التطبيق، الذي يصر عليه غادامير، متضمنا في الفهم ولكن ليس بالنوع نفسه من نظريات على موقع علمي أو سلسلة من الملاحظات. وفضلاً عن ذلك، لا يستعمل نظريات على موقع علمي أو سلسلة من الملاحظات. وفضلاً عن ذلك، لا يستعمل نظريات على موقع علمي أو سلسلة من الملاحظات. وفضلاً عن ذلك، لا يستعمل

المصطلح بمعنى "العلوم التطبيقية" أو "التطبيق التكنولوجي". وينبغي لغادامير تفسير الكيفية التي يحدث فيها الفهم عمومًا، لا الكيفية التي يطبق فيها الفهم على نحو سليم. ونظرًا لأن الفهم يكون منغرزًا دائمًا في الموقع، لا تتعلق المشكلة بملاءمة مفاهيم متصورة سلفًا مع موقف ما، بل برؤية ما يحدث في الموقع، والأهم من ذلك هو رؤية ما ينبغي له إنجازه. ويرى غادامير أن الارتباط القائم بين الفهم والممارسة عديثًا: فهو الممارسة حديثًا: فهو الممارسة التاريخ الفعال في فلسفة أرسطو، ويمثله أيضًا. ولا يمكن فهم غادامير على نحو سليم إلا إذا تم تثمين التأثير الملحوظ للفلسفة الإغريقية في فكره، وبذا يستحق الارتباط الكائن بين الفهم والممارسة تفسيرًا أوئق لتحاشي سوء الفهسم الحديث.

#### رابعًا - الفهم والفهم التطبيقي

إن الفرق الحديث بين النظرية والممارسة، أى بين الفكر والفعل هو نظرى أكثر منه تطبيقيًا. ويكون الفرق تجريديًا إلى حد كبير ويعتمد تشعبًا حادًا نادرًا ما نراه فى التجربة الواقعية. ومع ذلك تحدث الفجوة حينما يقارن التأمل بالنشاط الجسدى الذى ينطوى عليه القيام بفعل ما. ولا يقدم التأمل سببًا كافيًا تمامًا للفعل. والحق أن الحياة الاعتيادية تقدم الكثير من الأمثلة للفعل الذى لا يماثل النتيجة التأملية السابقة. ومن الضرورى، دائمًا، التمييز بين القرار الذى تم تمثيله بالفعل الواقعى. كما أن من المعقول رفض القيام بشىء والاعتقاد به بعد أن ظهر أنه ينبع، الواقعى. كما أن من المعقول رفض القيام بشىء والاعتقاد به بعد أن ظهر أنه ينبع، قياسيًا، من اعتقادات أخرى، على الرغم من أن التتابع الاستدلالي الذي يقول أن "ب" وفقط إذا كانت "ب" فعندئذ تؤدى "ج" بالضرورة إلى "ج"، إلا أن الاعتبارات القياسية تبين أن الاعتبادية بالطريقة ذاتها التي يعمل بها السبب النظرى.

وإذا أصبح الفرق بين النظرية والممارسة حادًا بمقدار حدة الفرق بين السبب النظرى والفعل الواعى، فعندئذ تنطوى علاقتهما على مفارقة بالضرورة، ويدور السؤال عما إذا كانت هذه النقيضة المتطرفة تصف الممارسة فعلاً أم لا. وقد أوحينا نحن أصلاً بالفرق بين الاستدلال التطبيقي والنظرى، وقد لا تكون العلاقة بين الفعل ما عدال التطبيقي (حالما يكون لدينا فهم أكثر دقة لها) منطوية على مفارقة تمامًا، فضلاً عن ذلك أن التأمل في إمكانية وصف الفعل نفسه بأنه على مفارقة تمامًا، فضلاً عن ذلك أن التأمل في المكانية وصف الفعل نفسه بأنه أفلاطونيين صارمين فإننا لا نستطيع التكلم على الفعل العقلاني، من غير أن نعنى الفعل بالضرورة أن الفعل نتيجة تأمل تام ومتوافق، بل إننا نعني أن الفعل يمثل إدراكا فوريًا لما هو ضرورى في موقع معين، وما هو ملائم له [أي للموقع]. ويوثر الإدراك الحسى التطبيقي تأثيرًا واضحًا هنا. أما الفعل الذي يوصف من خالال الافيق، والذي يفتقر في الوقت ذاته إلى هذا الإدراك الحسى التطبيقي.

والحق أن الممارسة تشتمل على ألفهم التطبيقي الذي لا يشكل استدلالاً محضا حسب بل يكون منفصلاً عن الفعل في حد ذاته. ويشتمل ألفهم التطبيقي على أكثر من محض معرفة القواعد العامة التي توجه الفعل. ولذلك كثيرًا ما يعرف الأطفال قواعد اللعب في لعبة معينة (أي أن بإمكانهم ترديدها إذا سئلوا عنها). ومع ذلك فهم لا يفهمون بالضرورة كيفية لعب اللعبة وكثيرًا ما يبقون مفتقرين، مثلاً، إلى القدرة على إنجاز الفعل على نحو سليم، وربما كان سبب ذلك أنهم يسيئون فهم "الفوز بالجزء".

وتعد مهمة توضيح العلاقة بين الفهم والممارسة أمرًا مهمًا في هرمنيوطيقا غادامير، وتلعب فكرته القائلة أن التطبيق يكون ضمنيًا في الفهم كله دورًا مركزيًا. ولا شك في أن غادامير ليس متفردًا في رؤية الموقعية الأساسية للفهم، ولا انفصاليته عن الأفعال والاهتمامات التطبيقية. إذ يؤكد لودفيغ فتغنشتين أيضًا على الطريقة التي يكون فيها الفهم مرتكزًا على سياقات المعنى التي تقدمها له أشكال الحياة ومتشكلاً منها. كما أنه لا يفكر في إمكانية دق أسفين حاد بين الفهم والتطبيق. ويؤكد في "الأبحاث الفلسفية" أن الفهم، بوصفه قاعدة، يكون في الوقت ذاته فهمًا لكيفية تطبيقه (تنظر الفقرة: ٢٠٢). ويرى فتغنشتين أن تعلم قاعدة ما يعنى إثقان تقنية ما، ويمكن القول أن ذلك ينطبق على تفسير غادامير للفهم.

إن القصد من محاولة غادامير الرامية إلى إيضاح الأواصر الرابطة بين الفهم والممارسة، مثلما تفعل محاولة فتغنش تين، أن تكون تصحيحًا للمشكلة " النظرية " التى أثارتها النقيضة الفلسفية الواضحة بين النظرية والممارسة. ومع ذلك، فإن غادامير، على العكس من فتغنشتين، يبحث في تراث فلسفي لمفهوم الممارسة الذي يتسم بقابلية تطبيق عالية، وهو يجد ذلك التراث عند أرسطو.

ويشير غادامير (1) إلى أن أرسطو كان يرى الفرق بين النظرية والممارسة ليس، كحالة اليوم، فرقًا بين الفكر التاملي (أى Wissenschft بمعناه الأوسع) وتطبيق هذا الفكر – أى، بين الفكر وشيء آخر، وعلى العكس من ذلك، كان الإغريق يرون أن الفرق يخص الفكر ذاته، ولا سيما نوعان مختلفان منه: إذ نجد الفلسفة النظرية (التي ترى في الرياضيات – أى، دراسة اللامتغير unchangeable – غايتها) من ناحية والفلسفة التطبيقية أى دراسة المتغير (changeable) من ناحية أخرى. ويرى أرسطو أن الممارسة ليست نقيضة النظرية

لأن النظرية ذاتها تعد شكلاً من الممارسة (١٠) فعند مناقشة الممارسة في ضوء المكانة التي يتمتع بها المواطنون الأحرار في Polis (أ) فإن هذا هو المعنى الوحيد للمصطلح، وأن كان المعنى الأكثر بروزًا. وعمومًا فإنه يطبق على النطاق الحياتى بأسره bios، وعلى الإنسان بوصفه المخلوق الوحيد الذي يبدى prohairesis، أي القدرة على التفضيل والاختيار على نحو إدراكي. وتتمثل مهمة الفلسفة التطبيقية باستحضار هذه الصفة المتميزة في الإنسان إلى الوعي، بحيث أن بإمكان الناس عند ممارسة التفضيل والتمييز أن يكونوا مطلعين على نحو سليم على علاقة تفضيلهم للخير أو تمييزهم له. ويؤمن غادامير أن هرمنيوطيقاه الفلسفية قريبة مسن فلسفة أرسطو التطبيقية. إذ تشتمل كلتاهما على تفكير عام، إلا أن العمومية تحددها في علم الأخلاقي، في حين أن الممارسة التي يهتم بها غادامير هي التأويسل (لا تأويسل الأخلاقي، في حين أن الممارسة التي يهتم بها غادامير هي التأويسل (لا تأويسل النصوص وحسب، بل تأويل التجربة والتوجيهات العالمية أيضنا). أن ما تشترك بسه الهرمنيوطيقا والفلسفة التطبيقية هو التأمل في ماهية أشكال الفعل المختلفة. وترتكز كلتاهما على نظرية الممارسة من غير تناقض. (١١)

كما أن هناك صلة أعمق بين هرمنيوطيقا غادامير الفلسفية وفلسفة أرسطو التطبيقية، إذ لم يستنبط غادامير الفهم الذاتى لطبيعة فلسفته من أرسطو حسب، بل أن تحليل غادامير لطبيعة الفهم مرتكز على أخلاقيات أرسطو أيضا. وتهتم "علم الأخلاق إلى نيقوماخوس" بمشكلة أثر العقل في الفعل، ولا سيما في الفعل الأخلاقي. ومع ذلك لا ينبغي له تصور مفهومي العقل والفعل على نحو تجريدي، وإلا لن تكون هناك طريق للتوسط بينهما. ويتمثل نقد أرسطو لمفهوم الخير عند

(°) تعنى كلمة "Polis"، أصلاً، القلعة أو المعقل، إلا أنها صارت تعنى الآن "الحياة المجتمعية التي يحياها الناس على الصنعد السياسية والثقافية والأخلاقية " (المترجمة).

<sup>(\*\*)</sup> علم الأخلاق إلى نيقوماخوس: أحد ثلاثة كتب ألفها أرسطو، أحدها " علم الأخلاق الكبير " وثانيها " علم الأخلاق إلى نيقوماخوس". وقد اهتم العرب ب " علم الأخلاق الى نيقوماخوس". وقد اهتم العرب ب " علم الأخلاق الى نيقوماخوس"، فترجموه واشتغلوا عليه؛ فقد كان أكبرها حجمًا وأتمها موضوعًا وهو الذى ذكره أرسطو في مؤلفاته الأخرى. إلا أن شيشرون يعتقد أن هذا الكتاب هو لنيقوماخوس بن أرسطو وليس لأرسطو نفسه (ر. النظرية الأخلاقية للخير الأعلى لشيمشرون ك ٥ ب ٥). إلا أن أحمد لطفى السيد الذى ترجم هذا الكتاب عن الفرنسية (مكتبة دار الكتب المصرية، ١٩٢٤)، بعد أن نقله بارتملى سانتهبلير عن اليونانية، ينسبه إلى أرسطو. راجع مقدمة ترجمة الكتاب بقلم السيد. (المترجمة)

أفلاطون – الذى يراه غادامير نواه الفلسفة الأرسطية – فى أنه عام وتجريدى أكثر مما ينبغى له وأنه يغالى فى تعيين هوية الفضيلة arete واللوغوس (WM) ٢٩٥، مما ينبغى له وأنه يغالى فى تعيين هوية الفضيلة علاقة العام والخاص قلبًا جذريًا، ويقدم أرسطو وصفًا يقلب العرض الإفلاطونى لعلاقة العام والخاص قلبًا جذريًا، ويعد أكثر صدفًا بالنسبة لظاهرة الفعل الأخلاقى، وتنبع أصالة هذا الوصف من اكتشافه للقدرة الإدراكية المتميزة من الأبستيمة episteme – أى ألفهم التطبيقى تحديدًا. ولا بد من توضيح هذا الفرق إذا ما أريد فهم نظرية غادامير لأنه يؤكد، بوضوح، أن معظم ما يقوله أرسطو عن الفهم التطبيقي يصح على الفهم عمومًا.

ونجد أن الفهم التطبيقي (الحكمة التطبيقية) يجمع عمومية التأمل بالمبادئ مع خصوصية الإدراك الحسى في موقع معين. فهو يتميز من المعرفة النظرية (الأبستيمة) من حيث أنه معنى، بشيء شمولي ومتماثل أزليًا، بل بشيء محدد ومتغير. (۱۲) كما أنه يتطلب التجربة إلى جانب المعرفة. ويكون، بهذا المعنى، شبيها بمعرفة الشخص الحرفي (التقنية) باستثناء أن الناس لا يملكون السيطرة على أنفسهم ومصيرهم بالطريقة التي يسيطر بها الحرفيون على نتاجهم. وفضلا عن ذلك تختلف الحكمة التطبيقية عن المعرفة التقنية على النحو الآتى: "بينما تكون للخلق غاية أخرى تتعدى ذاته، لا يمثلك الفعل مثل هذه الغاية لأن غايته هي الفعل الجيد ذاته (11 66: 66).

وعلى الرغم من أن الحكمة التطبيقية ليست تأملية محضة، أو حدسية محضة، إلا أنها، ومثلما يقول أرسطو، حالة state " بفضلها تمثلك الهنفس زمام الحقيقة إثباتا أو نفيا " (11 116 م). كما أنها، بوصفها لا حدسية، تشتمل على استدلال " التفكير المتروى"، وبذا يميزها أرسطو على نحو دقيق عن الاستدلال الحدسى " لأن الاستدلال الحدسى ينطوى على مقدمات منطقية محددة لا يمكن عزو أي سبب لها " (11 25٤٢ م). وفضلاً عن ذلك، لا يؤدى هذا التفكير المتروى، النظرى، إلى التفسير والبرهنة العلميين:

والآن نقول: لا يوجد شخص يفكر تفكيرا مترويا، بأشياء غير متغيرة ولا بأشياء يستحسن عليه القيام بها، ولهذا السبب لا يمكن أن تكون الحكمة التطبيقية معرفة علمية أو فنا، نظرا لأن المعرفة العلمية تشمل على برهنة، على الرغم من عدم وجود برهان للأشياء التى تكون مبادؤها الأولى متغيرة (لأن مثل هذه الأسياء جميعًا قد تكون بطريقة أخرى فعلاً)، ونظرًا لأن من المستحيل التفكير، بترو، بأشياء تتضمن ضرورة (علم الأخلاق إلى نيقوماخوس 11 323540).

ولا تعد الحكمة التطبيقية سببًا محضًا وبسيطًا، بل تشتمل على نسوع من الإدراك المتبصر، وليس الإدراك الحسى (للألوأن والأصوات وما شابه) أى أنها " إدراك مقارب للإدراك الذي نتصور من خلاله أن الشكل المعين الماثل أمامنا هو مثلث، (١١) 30٤-25).

إن مفهوم التطبيق عند غادامير شديد الشبة بمفهوم الفهم التطبيقى طالما أنه لا يعنى تطبيق شيء ما على شيء ما، مثلما يطبق الحرفى تصوره الذهنى على المادة الفيزيائية، بل هو تصور لما هو موجود في واقع معين. وعلى عكس ذلك ففى المعرفة التقنية، أي فن الحرفي الذي يمتلك معرفة يمكن تعليمها، لا يمكن تعليم الحكمة التطبيقية. كما أن الحكمة التطبيقية ليست حالة يمكن الاستدلال عليها، إذ أن "حالة من هذا النوع قد تنسى بينما لا تنسى الحكمة الأدبية " (١١ ٠٤٥٥ م). ويرى غادامير أن الفهم أشبه بالفهم التطبيقي من حيث أنه ليس مسألة تأمل فقط بل مسألة إدراك وخبرة أيضاً. وتبين ظاهرة الحكمة التطبيقية أن الفكر والفعل (أو بلغة الهرمنيوطيقا، فهم النص subtilitas intelligendi وتطبيق السنص subtilitas وغعل الفهم، اتحاذا ديالكتيكيًا تحديدًا.

ويوسع غادامير بنية الفهم الديالكتيكية هذه من خلال طرح فكرة أن الفهم والخبرة لا ينفصلان. ولكنه إذا أراد الجدل بشأن هذه المسألة، توجب عليه أولا تجريد مفهوم " الخبرة " من التضمينات المضللة النابعة من التراث الديكارتي.

فالخبرة المتكررة Erfahrung كما يستعملها غادامير، ليست مضادة للإدراك عمومًا، بل للتأمل الواضح السواعى بذاته (ولا سيما للفلسفة التأملية Reflexionsphilosophie فلسفة هيغل). وبهذا المعنى يكون الفهم نفسه خبسرة. وبناء عليه يتحدث غادامير عن نشاط سريل الماصى بوصفه " الخبسرة الهرمنيوطيقية 'فهو يريد أن يوحى أنه في التطبيقية الفرادة لتأويل التسرات

(Überlieferung) يتم خبر التراث لا بوصفه شيئًا انتهى وفرغ منه، بل بوصفه شيئًا ما يزال مهمًا للحاضر (ينظر 340-340 WM). بمعنى أن المؤول، في كل ما يفكر به بخصوص نشاطه حينما يتوقف عن التأويل ويتأمل طبيعة تأويله واستعماله، أي المواجهة الحقيقية للنص، يواجه معان تكون حاضرة ما دامت تعنى له شبئًا.

ولتوضيح مدى مفهوم " الخبرة المتكررة " Erfahrung (الذي يتخطى النطاق الاعتيادي لمصطلح experience الإنكليزي، والذي يفضل تركه حاليًا بلا ترجمة والإبقاء عليه كما هو، (١٣) يقدم غادامير تحليلاً مثيرًا لاستعمال اسخيليوس لعبارة " التعلم من المعاناة". إذ يؤكد غادامير أن اسخيليوس يرمى إلى أبعد من قوله أن بإمكان الإخفاقات والخبرات السلبية أن تؤدي إلى الحكمة، وإلى مسار الفعل الصحيح، وعلى الرغم من أن الملاحظة توحى بهذه الرسالة عادة) يقصد اسخيليوس توضيح أساس حقيقة مقولته:

ما ينبغى على الإنسان تعلمه من المعاناة ليس هذا وذاك، بل تبصر حدود الوجود الإنساني، أى رؤيا الحواجز التي لا تتخطى وصولاً إلى ما هو مقدس... ولهذا السبب فإن الخبرة المتكررة هى خبرة التناهى البشرى (WM 339).

ويقصد بالاستخبار، بأدق معنى للكلمة، أن تعرف أن المرء ليس سيد الزمان والمستقبل. وأن هذه الرؤية تقود الرجل الحكيم إلى الانفتاح الأعظم على كل من تقلبات الحياة وواقع موقعه الفعلى.

ويعتقد غادامير أن السلبية التي تعد أساسية جدًا للفهم المتولد عن الخبرة المتكررة هي التي تميزها تمييزًا جذريًا من المعرفة النظرية والافتراض الطبيعي يقول أن التعلم من الخبرة يؤدي إلى معرفة ووعي ذاتي متزايدين. إلا أن غادامير يرفض هذا الاستنتاج وهذا راجع بالدرجة الأساس إلى أنه يشعر أن هيغل يحاول النظر من وراء كتفه. وأن الخبرة الفلسفية علمت غادامير أن هذا النمط من الاستدلال من الممكن أن ينتج عنه افتراض معرفة مطلقة. ويرى غادامير أن كتاب هيغل "ظاهراتية الروح" Phenomenology of Spirit يطور ديالكتيك الخبرة

بطريقة يتم فيها تجاوز الخبرة ذاتها، أى تحويلها إلى وعى ذاتى مطلق بالنظرية الفلسفية (338-337 WM).

إن غادامير، العازم على الإبقاء على رؤياه المتعلقة بتناهى الوجود البشرى، يجد أنموذجه فى تأكيد أرسطو على الموقعية فى مفهوم الفهم التطبيقى فضلاً عن مفهوم الحقائقية facticity عند هيدغر (ينظر: 511 WM). وبدلاً من الاعتقاد أن الخبرة المتكررة هى الوصول إلى الوعى الذاتى، مثلما يظن هيغل، يرى غادامير أنها لا تنتج عن المعرفة الكبرى Wissen حسب، بل عن الانفتاح على خبرة أكثر (WM 338). وبهذا يبقى غادامير على لحظة الديالكتيك السلبية، أى مبدأ التغير الديناميكي من غير أن يضطر إلى قبول الاعتقاد بأن الديالكتيك يشتمل على التقدم الضرورى. وحينما يبقى غادامير على سلبية الخبرة المتكررة (بمعنى الاعتراف بناهي الإنسان وتاريخانيته: أى بعبارة أخرى الاعتراف بموقعيت الضرورية، بوصفها المبدأ المركزى)، فإنه يحول دون الهرب إلى اليقين الذاتى النظرى الزائف، وإلى الدوغمائية المنهجية:

إن الانفتاح على الآخر يشتمل على الإعتراف بضرورة أن أدعى شيئًا ما فى نفسى يحاسب نفسى، حتى وأن لم يكن هناك آخر يجعل هذا الشيء يحاسبنى... ولا يجد الوعى الهرمنيوطيقى كماله فى اليقين الذاتى المنهجى، بل فى الاستعداد للخبرة الذى يميز الشخص ذى الخبرة من الشخص المقيد دوغمائيًا (343 WM 343).

ولا شك أن إصرار غادامير على الانفتاح على خبرة أكثر، والاعتراف بالتناهى أمر يستحق الثناء لأنه يعرض الخداع الذاتى الذي تنطوى عليه الدوغمائية. أما السؤال الآخر فهو عما إذا كان هذا الانفتاح يعد معيارًا للحكم على نتائج الفهم والتأويل، أم لا. أما إذا أريد تمييز الانفتاح من ضعف الإرادة فلا بدعندنذ من بعض التفسير، ليس لقدرة الفهم على الاحتمال حسب، بل لحقيقته أيضا. وعلى الرغم من أن الفهم مرتكز على الموقع دائمًا، يحاول الارتقاء على ذلك الموقع أيضنا ليقول شيئًا حقيقيًا عنه. ولم يخفق غادامير في تحليل حركة الفهم هذه نحو اللغة. والحق أن مفهوم تلسين السانية] الفهم الذي طوره من مفهوم اللوغوس الإغريقي هو أكثر الإسهامات التي قدمها لتاريخ الهرمنيوطيقا أدالة.

#### خامسًا – الفهم واللغة

يقصد بالخبرة الهرمنيوطيقية، في مصطلحات غادامير تحديدًا، ما يشتمل على استخبار النراث، ولا تقتصر هذه الخبرة، مع ذلك، على المؤرخين أو الفيلولوجيين فقط، بل يمكن أن تكون لحظة في الفهم التأويلي كله. وحينما يتحدث غادامير عن المواجهة الهرمنيوطيقية مع النراث، لا يثير أية أسئلة أبستمولوجية محددة عن وسيلة ضمان معرفة الماضي. إذ أن مثل هذا السؤال يفترض سافًا أن الماضي موضوع ماثل أمام ذات عارفة تجمع عنه المعطيات data من النصوص. ويحلل غادامير الظاهرة الأكثر فورية لاتصال المعاني عبر النصوص. فهو يكتب قائلاً " لا يعدو النراث Tradition محض اطراد Sprache التي يمكن القول عنها خلال الخبرة ويتعلم السيطرة عليه، بل هو اللغة Sprache التي يمكن القول عنها أنها تتحدث من داخلها، مثل، "أنت " thou). ويكون التراث بعيدًا عن كونه موضوعًا، بل يكون شديد الشبه بالشخص الآخر في الحوار.

وينطلق وصف غادامير للفهم الهرمنيوطيقى من ظاهرة قياسية، أى من علاقة " أنا – أنت " (I – thou) وتتمتع نقطة الانطلاق هذه بأهمية كبيرة لأنها تشير مجددًا إلى ضرورة عدم تحويل الفهم إلى علاقة الذات أبستمولوجية بين ذات وموضوع. ويغرينا هذا القياس بالقول باشتراك علاقة الذات – الذات، ومع ذلك يعد هذا القول مضللاً لأن ذات غادامير ليست عقلاً ديكارتيا، أى، ذاتية باطنية يتوجب عليها، بطريقة غامضة، أن تنظر في الذاتية الباطنية للأخر الخارجي، وتفترض نظرية غادامير، على العكس من ذلك، تحليل هيدغر للدازين (١) Dasein بوصفه " الكينونة، فعلاً، في العالم". وأن الذي يتم تحليله في عالم الخبرة الهرمنيوطيقية هو فعل الاتصال، ويكون المشاركون موجودين في عالم المعاني المشتركة سابقاً، أي أنهم بعبارة أخرى يشتركون بلغة ما. ومقارنة المرمنيوطيقية الأقدم والأكثر سايكولوجية، فإن إسهام غادامير يتمثل بالنظريات الهرمنيوطيقية الأقدم والأكثر سايكولوجية، فإن إسهام غادامير يتمثل

<sup>(\*)</sup> الدازين: مفهوم جاء به مارتن هيدغر في الكينونة والزمان (١٩٧٢) يشير فيه إلى أن الوجود الإنساني يجسد في بنيته الوجودية فهما أونطولوجيا مسبقا للذات وللعالم الذي تجد فيه الذات نفسها. ولهذا السبب يعمل الدازين إسقاط نفسه في فعل الفهم وصو لا إلى إدراك الذات التي تمثّــل انجـــلاء هـــذا الفهـــم أو انكشافه. وبالتالي يكون التأويل المتجذر في الفهم مستمدا من هذا الدازين. (المترجمة)

بإصراره على أن الفهم الهرمنيوطيقى ليس محض مشاركة غامضة تقوم بها الأرواح، بل هو الاشتراك بمعنى مشترك (76 WM).

ولا شك في أن بمقدور الفرد معاملة شخص آخر على أنه موضوع. والحق أن علاقة "أنا – أنت " تتخذ هذا الشكل عمومًا. ويحلل غادامير ثلاثة أنواع من الأشكال الاشتقاقية التي على هذه الشاكلة، ويبين ما يقابلها من حالات في الخبرة الهرمنيويطيقية. ويتم في الشكل الأول تصنيف الشخص على وفق نوع الأفكار التي يكونها عن الآخرين. ويصنف الشخص الأخر في خانة التعميمات السايكولوجية المشتركة، والحقائق البديهية المتعلقة بالسلوك الإنساني أو الأعمال الأدبية غالبًا، لا بوصفها أعمالاً متفردة بل بوصفها ممثلة لسمات السلوك الإنساني الأكثر عمومية وتقليدية (WM ١٤٢). ويغفل هذا النمط الأول، على نحو واضح، أثر المصنف في فعل التصنيف. فالمصنف ينأي مبتعدًا عما يجرى تحليله ويسلم بموضوعية تصنيفه.

أما الشكل الثاني لعلاقة "أنا - أنت " فهو أكثر تأملية من الأول ويعترف أنه مثلما أن "أنا"، الذي يصنف الآخر. لا يجد نفسه موصوفًا وصفًا وافيًا في هذه التصنيفات، وكذا حال الآخر الذي لا تعامله مثل هذه المعرفة معاملة وافية. إذ يستم الاعتراف بأن ذاتية الآخر لا تنتزع بل تبقى للآخر راديكالياً. وأن هذا الاعتسراف بأخرية otherness الآخر يجعل من الخبسرة الهرمنيويطيقية لأخرية الماضي الراديكالية شيئًا ملازمًا للاعتراف (WM342). ويُصنف غادامير هذا الشكل الثاني من الخبرة الهرمنيوطيقية في خانة "الوعى التساريخي. " إلا أن هذا الشكل لا يصنف الماضي ويعاملها بوصفها متفردة تاريخيًا وقد جاء هذا "الوعى التاريخي"، الدي يصنف معظم التفكير بالتاريخ في القرن التاسع عشر، من الرومانسية.

ويرى غادامير أن هذا النوع الثانى ينطوى على عيوب مشابهة لعيوب الأول ولا بد من نقدها وإبطالها، كما أن " الوعى التاريخي " ينسى دوره فى فهمه للماضى، من حيث إخفاقه فى إدراك حقيقة أن افتراض آخرية الماضى الراديكالية يعنى افتراض أن المعرفة الحاضرة غير مشروطة تاريخيا ومطلقة. كما أن افتراض أن الماضى مادة مغلقة يمكن وصفها إجمالاً (وإثبات تفردها) يعنى افتراض أن الحاضر يملك السيادة التامة والكلمة الأخيرة على الماضى، ولهذا فإن الشكل الثاني يولد موضوعانية مؤرخين معينين مثل رانكة.

أما الشكل الثالث من الخبرة الهرمنيوطيقية، وعلى عكس الشكلين الآخرين، لا يتعامل مع الماضى بوصفه موضوعا يمكن تصنيفه إلى خصائص، أو بوصفه زمنا آخر تمامًا ينطوى على قيم ما عاد الحاضر يشاطره إياها، بل إنه يدع التراث يتكلم للحاضر ويدرك أن ذلك الكلام هو إخبار الحاضر بشيء من نفسه، ويطلق غادامير على هذا الشكل تسمية " الوعى الهرمنيوطيقى " (343 WM) وهو مصطلح لا يمكن ترجمته عمليًا، ويقصد به وعى يمثل التاريخ الذي ما يزال فعالاً (أي، التاريخ الفعال).

ويعد هذا الوعى، أو الوعى الذاتى، هرمنيوطيقيًا على نحو سليم جذا. ويمكن فهمه بأفضل صورة من خلال قياسه مع الشكل الذى يقابله من علاقة "أنا – أنت "كما أنه يعد الشكل الأكثر موثوقية: فهو لا يعامل الشخص الآخر بوصفه موضوعًا أو وسيلة، ولا يحاول التسيّد على الآخر من خلال تعليق حقه بإصدار عبارة ذات معنى. (ويعتقد غادامير، واعيًا، بتحليل هيغل الشهير لعلاقة السيد – العبد). وعلى العكس من ذلك، يكون المرء منفتحًا على الشخص الآخر بسبب ما يريد قوله. ويؤكد غادامير أن من غير الممكن وجود اتصال إنساني حقيقي من غير هذا الانفتاح: "إن انتماء أحدهم إلى الآخر دائمًا Zueinandergehren يعني، في الوقت نفسه، القدرة على سماع أحدهما للآخر دائمًا Auf-einander Horenkonnen " ( WM ). وهذا لا يعنى بالضرورة الاعتقاد بما يقوله الشخص الآخر، أن يحمل التزامًا نقدى بل ينبغي على المرء، وانطلاقًا من احترام الشخص الآخر، أن يحمل التزامًا نحو التفكير بما يقال وبأعمق صورة ممكنة.

ويعد الفهم شكلاً من أشكال الحوار دائماً: فهو حدث اللغة الذي يحدث فيه الاتصال. أما الفهم الهرمنيوطيقي فهو ظاهرة اللغة بالمعنى الأوسع الذي يحضر فيه النراث الثقافي (الأدبي أو السياسي أو القضائي... الخ) ذاته بوصفه "لغة "لبالمعنى الأوسع للمصطلح)، وكثيرا ما يحضر بوصفه نصوصاً مكتوبة. إن تأويل هذه النصوص يعنى الدخول في حوار معها. ويحدث الفهم عندنذ، بوسيلة هي اللغة: ويتصف الفهم هنا بما يسميه غادامير به "التاسين" [اللسانية]. وبذا تبتعد نظرية غادامير الهرمنيوطيقا السابقة من خلال تحاشي ضرورة ليجاد "جسر "للفجوة بين الماضي والحاضر، أي بين النص والمؤول: ولم تعدد هناك حاجة إلى افتراض مصطلح ثالث، مثل مصطلح النقمص empathy

السايكولوجي، لغرض تقديم آصرة مشتركة بين حقبتين زمنيتين (أو بين ذاتيتين، في حالة المؤلف الأدبى والقارئ) تكونان مغلقتين لولا وجود هذه الأصرة. فالماضى والحاضر، أى النص والتأويل جزء من عملية اللغة المستمرة. وتتولد المعانى وتشكل تاريخًا للآثار يبرز فيه التأويل الحاضر ويسهم به أيضنا، ويقول غادامير أن "تلسين الفهم يعنى تجسيد الوعى الهرمنيوطيقى " (WM367).

و لا يعد التاريخ الفعال موضوع الفهم الهرمني وطيقى بــل أنهـا اللغــة، أى الوسيلة، التى يحدث فيها الفهم. وأن امتلاك لغة ما يعنى أن تكون فى عالم ما، وهذا هو بالضبط ما يؤكده غادامير فيما يتعلق بزعم همبولت أن اللغــة، أو الاستشــراف اللسانى، يعد استشرافًا Weltansicht عالميًا أصلاً (412 WM). وبينما تحـل هــذه الوحدة بين اللغة والتراث مشكلات هرمنيوطيقية تقليدية بالجسر الذى يعبــر الفجـوة الهرمنيوطيقية، إلا أنها تخلق مشكلات جديدة، ومنها مثلاً: كيف سيميز التأويل لغتــه واستشرافه العالمي من لغة الماضى التــاريخي أو الــنص الأدبــي الــذي يؤولــه واستشرافه إوغادامير نفسه يقول بوضوح أن " الكلمة التأويلية هي كلمــة المــؤول وليست لغة ومعجم النص المؤول " (448 WM)، فضــلاً عــن أن التركيــز علــي تاريخانية اللغة (أي، ربط اللغة بعالم تاريخي واستشراف عالمي بطريقة تكون فيهــا اللغة عاملاً للتاريخ الفعال المتواصل) يثير مشكلة النسبية التاريخية مجـددًا. ويبــين غادامير بوضوح أن " كل ملاءمة للتراث تكون مختلفة تاريخيًا " (448 WM). فهل سيتمكن " التحول اللسانى " عند غادامير – أي، تحوله نحــو اللغــة وبعيــدًا عــن سايكولوجية الذات / الموضوع – من تجنب النسبية الموروثة؟

لا يمكن الإجابة عن هذا السؤال إلا بالفحص المتأنى لمختلف جوانب نظرية غادامير. وتتمثل الخطوة الأولى بالتأكد من أن مفهومــه عــن التاســين، بوصــفه حوارًا، قد تم فهمه على نحو سليم. ولا شك فى أن بإمكان النصــوص أن تكـون شريكًا فى الحوار بالمعنى نفسه الذى يشترك فيه الأشخاص بالحوار. ولهذا السبب قد يكون لمفهوم التأويل، بوصفه حوارًا مع النصوص، نتيجة نســبية يكـون فيها حوار المؤول مع النص محض حوار مع نفسه، أى تحول الحوار إلــى مونولــوج داخلى من غير أى فحص خارجى لصلاحيته.

ويتوصل غادامير لتحليله هذا من المفهوم الأفلاطوني للحوار، ولا سيما من الممارسة الفعلية لأفلاطون في كتابة الحوارات. ومن المهمم هنا ملاحظة أن

الإجراءات العقلانية والسعى وراء الحقيقة هما هدف الخطاب الحقيقى فى الحوارات الأفلاطونية. وفى الوقت ذاته لا تتخذ ذاتية المتحاورين فيه صفة الحياد. وبقدر ما يصل المتحاورون إلى الاتفاق يمكن للحوارات عندئذ أن تتواصل وتقترب من الحقيقة. وبذا لا يكون شخوص الحوارات محض أشخاص طارئين بل إن شخصياتهم وظروفهم تكون أساسية لتحقيق أى إنجاز إيجابي. ويثير سقراط نفسه للمسألة في جورجياس Gorgias حينما يتحدث إلى كاليكلس Callicles الذي يراه سقراط شخصنا ذا أهمية غريبة. ويمثل كاليكلس، وهو رجل الفعل [الحدث]، نقيضنا لسقراط تماماً. إلا أن هذا التناقض يزيد من أهمية مواجهتهما لأنه إذا توصل متحاوران إلى اتفاق حقيقي على الموضوع، بعد أن كانا متعارضين منذ البداية، فعندئذ لا بد من أن تكون الحقيقة قد وطدت. ولن تكون النتيجة ذاتها منحازة بفعل تحيزات خفية مشتركة وميول ذاتية للمشاركين من أجل الاتفاق على أسباب أبعد.

ونتحرك الحوارات الأفلاطونية أول الأمر نحو تعطيل الرأى الذى تم تقديمه doxa حتى يتواصل التساؤل الحقيقى من غير انحراف. ولهذا السبب لا يكون شركاء سقراط فى الحوار، فى أغلب الأحيان، من المفكرين الأكبر سناً والأكثر شهرة الذين يتميزون بالعناد، بل من الطلاب الأصغر سنا الذين يفترض أنهم أكثر انفتاحًا على المسار الحقيقى للوغوس لأنهم أقل خضوعًا للمذهب.

وفضلاً عن ذلك، ينبغى على الحوار ألا يثلون بدو غمائية القائد الذاتية إذا ما أريد لحقيقة الحوار أن تسطع. وإن الانفتاح على الحقيقة يشتمل على الاتجاه الشهير للجهل المتعلم ignorance learned الذي أطلق عليه كيوسانوس Cusanus فليحسور الوسطى تسمية الجهل المتعلم docta ignorantia. ويتم تبنى حالة الجهل من أجل إحداث شرخ في التحيزات غير المفندة المتمأسسة في التعليم. وإذا كان قائد الحوار، الذي يتساءل عن الحقيقة فعلاً، لم يتوصل لها بعد، فعندئذ سيتعالى الحوار على معرفة القائد الذي سيسير على هدى اللوغوس نفسه. لذا يمكن لغادامير أن يستنتج أن الحوار الحقيقي يعيق الذاتانية: "إن ما ينبع من حقيقته هو اللوغوس، ولا يمكن أن يكون هذا اللوغوس ملكك أو ملكي بل إنه يتخطى السرأى السذاتي المشاركين في المناقشة إلى الحد الذي يبقى فيه حتى قائد المناقشة الشخص الجاهل دائما " (350 WM). ويواصل غادامير تأكيده أن الذاتانية تعاق في الحوار الحقيقي أيضنا من خلال أسبقية ظاهرة " الاستماع" (ينظر: 6 WM). وعلى العكس

من الرؤية secing التى يتمكن المرء خلالها أن ينظر باتجاهات مختلفة، فإنه لا يستطيع "الاستماع باتجاهات مختلفة، بل ينبغى له الإصغاء ما لم تكن اللغة غريبة عليه أو أنها محض ثرثرة. وحتى الثرثار التافه لديه طريقة لأسر المستمع ضد إرادته. ويوحى الاستماع بالانتماء التام بطريقة يكون فيها المرء مأخوذًا بما يقال. ولا يُفسر المعنى على نحو اعتباطى، وتُسمع الرسالة بوصفها عبارة لشىء محدد وليس لمجرد أى شيء كان.

إن للجهل المتعلم أثرًا في تفادى تهديد الدوغمانية في الوقت نفسه الذي يعمل فيه الاهتمام بحوار حقيقي، يتجه صوب مادة الموضوع، على تجنب النسبية التي تقحم في الحوار في حالة وجود آراء المتحاورين الذاتية. وتبقى ذاتية المتحاورين فعالة في الحوار لضرورة أن يتوصل كل متحاور إلى رؤية الحقيقة ومن موقعه، كما ينبغي له أن يتفحص نفسه ليكون منفتحًا على حقيقة مادة الموضوع المتعالية. ولا يتمثل المشروع هنا بتسويغ شيء قد تم اختياره أو اتخاذ القرار بشأنه أو تقييمه أصلاً، بل السعى وراء التوصل إلى قرار أو اختيار أو نقويم.

ومما لا شك فيه أن ظاهرة الحوار الأفلاطوني قد تغيرت لأنه، بدلاً من أن يكون المرء حاضراً في المشهد، صار هو يقرأ أو يسمع عنه فقط. وأفلاطون نفسه انتقد الكتابة لأنها تحطم حركة الفكر الطبيعية الديالكتيكية. فهل أن هذه المسألة تقلل من تأكيد غادامير على أن ديالكتيك الفهم الهرمنيوطيقي للنصوص المكتوبة يكون شبيها بالحوار؟ على المرء أن يتذكر أن بعض حوارات أفلاطون لا تمثل سوى تقارير للجدالات التي حدثت في مكان آخر. والأهم من ذلك كله هو أن أفلاطون نفسه كتب حوارات. وبينما ينتقد أفلاطون نوع الكتابة الذي يخفي خلفه الصمم الدوغمائي عن الكلمة المكتوبة سفسطائيا، فإنه يبرهن أيضا إمكانية الكتابة ذاتها في أن تتتج الحركة الأصيلة للخطاب الحقيقي. وأن كان الحوار الأفلاطوني يتطلب متكلمين اثنين في الأقل، فإن السبب متجسد في الطبيعة الديالكتيكية للحوار ذاته، وليس في الحاجة البلاغية إلى حضور شخصيتين لغرض التفوه بالأفكار. وإن حقيقة أن الكثير من محاوري أفلاطون الذين يتجادلون مع سقراط هم محض أناس حقيقة أن الكثير من محاوري أفلاطون الذين يتجادلون مع سقراط هم محض أناس مثل هذا الاتفاق الجاهز على شرط ضروري لمحاولة فسح المجال أمام مادة مثل هذا الاتفاق الجاهز على شرط ضروري لمحاولة فسح المجال أمام مادة الموضوع كي تطور ذاتها، من غير التدخل في آراء الأفراد. ولا يمكن أن يغدو

الحوار محض مسألة بلاغة مقنعة وإشباع ذاتى للفوز بالجدالات. فالغرض لا يتمثل بالفوز بالجدالات، بل بالبحث عن الحقيقة (W M 349).

وبناءً عليه يمكن في الفهم الهرمنيوطيقي استحضار النص إلى الحرار إذا كان المؤول يحاول اتباع ما يقوله النص حقا، بدلاً من محض عرض أفكاره في النص (WM 253). وعلى الصعيد الأول يكون المعنى ممثلاً بما يقدمــه المــؤول لأن النص يطرح له سؤالاً وهو في موقعه التاريخي، ويقترب المؤول من السنص محملا بتوقعات معينة، أما على الصعيد الآخر، يمكن أن يقال إن الإسقاط هو وظيفة النص نفسه لأن المؤول يختبر توقعاته إزاء النص. كما أن معنى النص لا يستدعى وجود المؤول إلا بقدر ما يكون النص نابعًا من هذا المؤول ومتعاليًا عليه. وباختصار نقول أن النص يتحدث فعلاً، أي أنه يبين أن المعني الذي يتطلب اهتمامنا عبر توجيه الخطاب لنا بطريقة وثيقة الصلة باهتمامنا بموقعنا المحدد. فمثلا، يكون النص، بوصفه جزءًا من تراثتًا، أساسًا لموقعنا بطريقة لا يمكننا أن نبقى غير مبالين به كما أنه يستحوذ، في الوقت نفسه، على اهتمامنا لأنه صادر من منظور غير منظورنا. وإذا لم نستخبر النص على أنه الآخر، أي إذا خبرناه بوصفه شيئًا من ابتكارنا أو شيئًا مألوفًا لنا تمامًا (شليرماخر)، فإنسا لا نكون مأخوذين بالنص أو لا يحظى باهتمامنا، ولما كان لديه أي جديد يخبرنا به. وفضلاً عن ذلك، لو لم يكن " النص " أي شيء سوى مونولوج مع الذات، لما استحوذ على اهتمامنا. وإذا وجدنا أنفسنا محض مستمعين للتكلم الذاتي ventriloquism لفقدنا الاهتمام بما يقال أو لتحولنا إلى الإعجاب بصوت ذكائنا المحض.

ومثلما يحصل فى حوار ما، إذ لا يكون المتحاورون مهتمين ببعضهم فقط وإنما بمادة الخطاب، يحصل عند قراءة النصوص أن يؤخذ المرء بما يقال، أى بمادة الموضوع. ويعد التركيز على الموضوع جانبًا أساسًا للفهم الهرمني وطيقى، ويحذو غادامير حذو هيدغر فى عزو أهمية مركزية لمادة الموضوع:

يشتمل الفهم، دائمًا، على تأييد الرأى المطلوب فهمه إزاء قوة نزهات المعنى التى تتحكم بالمؤول. ويكون هذا الجهد الهرمنيوطيقى مطلوبًا على وجه الدقة حينما نكون مأخوذين بمادة الموضوع. وإذا لم يكن المراع مأخوذًا بمادة الموضوع لا يكون بمقدوره فهم التراث

على الإطلاق. ولعل ما ينتج عن ذلك هـو اللامبالاة الكلية بمادة الموضوع من جانب التأويل السايكولوجي أو التاريخي لذلك لموضع الذي لا يفهم المرء منه شيئا (WM 473).

إن المسافة بين المؤول والنص ليست المسافة بين الذات والموضوع، طالما أن النص قد دخل فى أفق معنى المؤول. وقدر ما كان بإمكان النص مخاطبة لمؤول، يكون بإمكان النص الوصول إليه بوصفه شيئًا لا بد من فهمه واستحضاره فى حوار حول مادة الموضوع المطروحة.

#### سادسًا – ما وراء النسبية ؟

يعد الحوار محاولة للوصول إلى فهم حقيقى لمادة الموضوع. إن اهتمام الفهم بمادة الموضوع وبخبرة غزارة معنى التأويل ضمن هذا الصدد يعد علامة على لحظة التطبيق في الفهم. كما أن القصد من الزعم بأن الفهم يكون تاويلاً وتطبيقاً في الوقت نفسه هو تحاش للنسبية، ويمكن توضيح هذا القصد في ضوء تحليلات ألفهم التطبيقي والحوار.

لا شك فى أن التأويل، لو نزل إلى مستوى القول بأن "هذا ما يعنيه السنص لى"، لكانت الحقول المعرفية الإنسانية والتاريخية فى ضيق شديد، ولما كانت هناك أية أسس عدا التفضيلات الشخصية أو الأنماط المعاصرة لغرض الجدل حول تأويلات مختلفة أو متضاربة. ومع ذلك لا تعد جميع المواقف التي تعزوها المطلقية [الحتمية] ملتزمة بمثل هذه النسبية الراديكالية، ولكى نتحاشى التبسيطات المفرطسة ينبغى لنا التمييز بين الصياغات الأقوى والصياغات الأضعف.

ونبدأ القول أن ثمة موقفين، في حالة النسبية، وسيكون بالإمكان بعدها إضافة المزيد من التنقيحات. والسؤال هو عما إذا كان يمكن صياغة موقف مل بطريقة عقلانية بما فيه الكفاية لجعله ممكنًا، في الأقل. وهناك معنى ضعيف من معانى النسبية لا يعنى فيه القول "إن النص يعنى كذا وكذا" سوى: "أنه يعنى ذلك معانى النسبية لا يعنى فيه القول "إن النص يعنى كذا وكذا" سوى: "أنه يعنى ذلك لى" أو "أنا أحب أن أقرأ بهذه الطريقة". وبالمقارنة مع هذا النوع الذاتى من النسبية التي ينتج عنها استمالة الاتفاق عبر خطاب عقلاني، فإن من السهل صياغة موقف آخر على نحو عام جدًا لا يؤدى إلى مثل هذه اللاعقلانية. ويمكن لنا تسمية هدذا التحول بـــ"السياقية" لأن التأويل يعتمد، بناء على هذه السياقية، الظروف التي يحدث فيها، أو أنه يكون متعلقًا بها – أى أنه يستند إلى سياقه (الأطر الخاصة أو مجمو عات المفاهيم التأويلية، التي من ضمنها المناهج). وترى السياقية أن الجدال والنام من أن خيار السياق لتأويل ما لا يحدده الدليل، من الممكن، والضروري، الرغم من أن خيار السياق لتأويل ما لا يحدده الدليل، من الممكن، والضروري، ونظرا إلى تقديم الأسباب التي تسوغ ملاءمة ذلك السياق بدلاً من السياقات الأخر. ونظرا إلى عدم وجود نص مطلق، تكون مختلف أساليب التأويل ممكنة. إلا أن هذه لا تمثيل عدم وجود نص مطلق، تكون مختلف أساليب التأويل ممكنة. إلا أن هذه لا تمثيل

النسبية الراديكالية لأن السياقات كلها لا تكون ملائمة أو موسعة على نحو متساو. وتنكر السياقية وجود خطوة أولى محايدة على نحو موضوعى تقدم منهجية غير مفندة. ولا تطلق على هذا الموقف العام تسمية " النسبية " لأنه موقف يتمسك به كل من النسبيين وغير النسبيين. (١٤)

وبذا فإن القول أن التأويلات تكون نسبية مع الموقع التاريخى - الثقافى للمؤول، ليس قولاً نسبيًا بالضرورة. وتتطلب السياقية تسويغ الأسباب للتاويلات. ويمكن افتراض أن هذه الأسباب حقائقية أو "موضوعية" مثل أى نتاج يولده الشخص الموضوعانى.

وتعنى الحقيقة التى تقول أن اختيار سياق التأويل يكون غير محدد أن مسن غير الممكن تسويغ إطار عمل المؤول تسويغًا تامًا مثلما يحصل مسع "حقسائق " معينة فى التأويل ويكون اختيار السياق أو إطار العمل بعيدًا عن الاعتباطية، علسى الرغم من ذلك. وحينما يتحدث غادامير عن الخبرة الهرمنيوطيقية يصف ممارسسة التأويل الحقيقى، ولا يختار المؤول مجموعة من المفاهيم التأويلية لغرض "تطبيقها " اختيارًا واعيًا. وعندما يربط غادامير التطبيق باللسانية، بوصفها الوسيلة التى ينبع منها الفهم التأويلي، يوحى أن المفاهيم التأويلية تختفى مع اقتراب ظهور معنسى النص. ولا تكون المفاهيم التأويلية ذات ثيمة على نحو واع، كما لا يكون التأويل التأويل. معنى ثانيًا يرافق الفهم الأولى (WM 375).

وبذا يرى تفسير غادامير للسياقية أن الفهم التأويلي تشترطه الأفهام السابقة النابعة من موقع المؤول. ويمكن للمؤول جعل هذه الأفهام المسبقة واعية قدر ما يريد الدفاع عن ملاءمة فهمه، وتسويغ مشروعية تأويله. ولما كان من غير الممكن أن يؤدى مثل هذا التأمل الذاتي إلى توضيح الأفهام ينبغي أن يبقى التأويل كله جزئيًا أو [متحيزً] أو سياقيًا لأن مثل هذا التأمل الذاتي لا يمكن أن يودي إلى توضيح الأفهام السابقة جميعًا، على الإطلاق. فهل بإمكان المؤول الاعتقاد، على نحو يبعث على المفارقة، بأن تأويله ينطوى على رؤيا حقيقية، وأن هذا التأويل جزئي [أو متحيز] ومشروط؟

ير غب الفلاسفة بالقول أن اكتشاف المفارقة الفلسفية لا يمثل نهاية المطاف بل هو الذي يضفى على الأمور عنصر التشويق. ولا شك في أن من غير المجدى

إثارة مفارقات لا ضرورة لها، إلا أن غادامير لا يعتقد بالمفارقة التى ينطوى عليها موقفه. ومن المحتمل أن تكون المفارقة ضمنية. فالمفارقة تكون متضمنة إذا كان غادامير يؤكد الطابع الاشتراطى (الموقعية) للفهم كله ويؤمن أيضنا بأن التوكيد غير اشتراطى ومع ذلك، يؤكد غادامير باستمرار، أن:

حتى عندما نكون نحن، بوصفنا مفكرين متنورين تاريخيا، واضحين تمامًا بشان المشروطية تاريخيا، واضحين تمامًا بشان المشروطية وبذا نكون واضحين بشأن مشروطيتنا نحن، فإننا لا نكون قد اتخذنا موقفًا غير مشروط إذ أن وعي المشروطية لا ينفى بأية حال من الأحوال هذه المشروطية (WM 505).

ولا توجد نقطة استشراف [أو موقف] غير مشروط، ولا حتى للهرمنيوطيقا الفلسفية. وينحو تأمل غادامير بالمشروطية منحى مشابها حينما يتناول مفهومى التأسين والتاريخانية. فعلى الرغم من أن الفهم كله يحدث فى اللغة، "فإن خبرة العالم اللسانية ما كان بمقدورها تكوين نقطة استشراف خارج ذاتها كى ترى ذاتها بوصفها موضوعا" (429 WM). وليست هناك من طريقة لرؤية اللغة من وجهة نظر لسانية. وعلى هذا الغرار يعد الإنسان كينونة متضمنة فى تاريخ مستمر، ولا توجد طريقة يخرج بها من التاريخ لينظر إلى التاريخ بوصفه كلاً واحدًا.

ومجددًا نقول إن غادامير يرى أن الأخلاق الأرسطية تقدم نموذجًا للفاسفة التي تؤكد العقلانية من ناحية، والتنامى الإنسانى من ناحية أخرى. ويختتم غادامير مقالته التي تحمل عنوأن " في إمكان الأخلاق الفلسفية " بملاحظة أن:

أرسطو بإمكانه، بسبب ذلك، التعرف إلى مشروطية الكينونة الإنسانية كلها فى مضمون نظريته فى الأخلاق، والتى بدونها تتحول نظريته هذه إلى حالة تتكر فيها مشروطيتها. ويبدو لى أن الخلق الفلسفى الوحيد الذى لا يكون بهذه الطريقة قادرًا على المعرفة التفنيدية حسب، بل بجعل من مثل هذه التفنيدية

مضمونًا أساسًا له، هو الخلق الملائسم للطابع غير المشروط للأخلاقيات (KSI 191).

وتبعا لما تشير إليه المناظرة، تتمثل مهمة فلسفة أرسطو التطبيقية بأخذ طابع الإنسان المتغير بالحسبان. ومع ذلك لا يعنى التحدث عن القدرة على التغير التوكيد النسبي على تقليدية أو اعتباطية كل ما يتعلق بالإنسان، فمثلاً هناك حقوق متغيرة في الوجود الإنساني. إلا أن غادامير يشير إلى أن أرسطو يرى أن الحقوق الطبيعية غير المتغيرة لا يمكن أن تعود إلا للآلهة. لأن الإنسان يؤمن بتغير حتى ما يكون حقيقيًا في الطبيعة – مثل القول أن اليد اليمنى أقوى من اليد اليسرى أو هذا مثال أفلاطون المفضل) – يمكن أن يتغير من خلال تدريب اليد اليسرى مثلاً ( ألك الله الله الله الله التي تكون محض تقليدي أو مملائم. ومع ذلك، فإن الأمر أشبه بالحالة الأفضل التي تكون في كل مكان " واحدة ومتماثلة"، إلا أنها، مثلما يقول أرسطو، لا ينبغي لها أن تكون " متماثلة " في كمل مكان بالمعنى الذي يقال فيه أن النار تضطره في اليونان بصورة مماثلة الإضطرامها في بلاد فارس (303-300 WM).

ويستنتج غادامير أن قوة مفهوم الحقوق الطبيعية عند أرسطو لا يمكن أن تكون دوغمائية نظرًا لإمكانية تباين الحقوق الطبيعية. بل إن الفكرة تنطوى على وظيفة نقدية أو تنظيمية: فهى تمثل نقطة صالحة يمكن اللجوء إليها في زمان ومكان معينين حينما يتعارض حق مع حق آخر. ويعتقد غادامير أن جميع تصورات الإنسان المثالية عن نفسه تؤدى وظيفة مشابهة. ولا تعد هذه الأفكار أكثر من أفكار تقليدية لأن "طبيعة المادة " eine Natur der Sache تكون ضمنية في من أفكار تقليدية لأن "طبيعة المادة هذه (كمفهوم الشجاعة مثلاً) إلا ضمن أى موقع. ولا يمكن تحديد طبيعة المادة هذه (كمفهوم الشجاعة مثلاً) إلا ضمن الموقع نفسه. ويرى أرسطو أن هذا ليس مفهومًا ثابتًا، كما أن المعايير لا تكون "مكتوبة في النجوم " بل إن المعايير تقليدية ونسبية ليس إلا. وفضلاً عن ذلك، يعد المفهوم محض خطاطة تضفى عليها أو لا صفة العينية ([التجسيد] في الموقع الأخلاقي/ السياسي، أى في المواجهة مع متطلبات الممارسة الفعلية (-301).

وبناء على هذه الأسباب لا يعتقد غادامير أن مفاهيمه الأونطولوجية للحقائقية facticity والتاريخانية ولسانية الفهم غير مشتملة على نسبية فلسفية عدمية. ومع

ذلك لا يقدم غادامير علم الأونطولوجيا حسب، بل يطور نظرية التأويل الهرمنيوطيقية. وينبغى له اختبار هذه الهرمنيوطيقا الأونطولوجية اختبارا نقديا إزاء المتطلبات المحددة للممارسة الهرمنيوطيقية ذاتها، ولا سيما إزاء ممارسة التأويل الأدبى. ويكمن التحدى في رؤية ما إذا كان بإمكان الفلسفة الهرمنيوطيقية تجنب المفارقة والسماح في الوقت ذاته بإمكانية الخطاب العقلاني حول التأويلات المصطرعة. فهل بإمكان نظرية هرمنيوطيقية مراعاة كل من الاعتراف بتاريخانية التأويل وخبرة الحقيقة في الفهم؟

#### الهوامش

- (۱) إن مصطلح "جيل" استعمله كل من دلتاى و هيدغر ، راجع:
- Heidgger, SZ, 385.
- Karl Popper, The Open Society and Its Enemies London: (۲)

  Routledge & Keagan Paul, 1957
- ولغرض الإطلاع على مناقشة "النزعة الفردية المنهجية" ينظر على سبيل المثال مقالات
- Mourice Mandelbaum (and) J. W. N. Watkin in Theories of History, ed. Patrick Ggardiner (New York: Free Press, 1959).
- (٣) WM 285. يعد هذا التأمل والوعى الذاتيين جـزءًا مـن مظـاهر يسـميها غادامير الوعى [أو الإدراك] الهرمنيوطيقى، وسنناقش هذا المفهوم بالتفصيل.
- H.- G. Gadamer, "Hermenentik als praktisiche Philosophie" In: (5)
  Zur Rehailitierung der Praktische Philosophie, Vol. I, ed. M.
  .Riedel (Freiburg: Verlag Rombach, 1972), p. 335
- Martin Heidegger, Schellings Abhanlungs Über das Wesen (°)

  Der menschilchen Freiheit (1809) (Tübingen: Max Niemeyer,
  1971), P. 13.
- Paul Ricoeur, De l'intereptation: essai sur Freud, : ينظر (٦)

  Jürgan Habermas, Erkenntis und Interesse : وينظر أبضنا: (Frankfurt: Suhrkamp, 1968), chap. 10 Beacon Press, 1971.

  Jereny J. Shapiro ترجمه إلى اللغة الإنكليزية
- Jürgen Habermas, "Erkenntnis und Interesseg" In: Technik راجع: (۲) und Wissenschaft als, Ideologie, (Frakfurt: Suhrkamp, 1973);
- ولغرض الإطلاع على نقد غادامير لموضوعية العلوم الطبيعية ومناقشته للاهتمامات الكامنة خلف المعرفة العلمية، ينظر: 432 -437 WM.
  - (۸) راجع:
- Gilbert Harman, Thought (Princeton University Press. 1973), P. 157.

- Gadamer, "Hermeneutik als praktische Philosophie", P. 326 (٩) .WM 295 ff :وينظر أيضًا:
- (۱۰) Gadamer Hermeneutik als praktische Philosophie, P.323 إذ يتطرق الله (۱۰) WM 430 إلى ذكر: 'Aristotle, Politics 132 b 21 ff' ينظر أيضاً: Aristotle, Politics 132 b 21 ff' هنا إلى ذكر: ' ٤٣١ أن مفهوم النظرية الحديث مفقود تمامًا، كما أنه يعرف غياب أو هامشية أى تطبيق للمعرفة (كما هو الحال حينما يحتاج العالم الطبيعى إلى معرفة جديدة من غير أن يفكر باستعمالاتها الممكنة، بالضرورة).
- .Gadamer "Hermeneutik als praktischie Philosophie", P.329, 343 (11)
- Nichomachean Ethics 1142a 24 (۱۲) وقد جاءت الاقتباسات كلها من ترجمة .Ross
- (۱۳) يرى غادامير أن الخبرة المتكررة Erfahrung تشتمل على سلبية أساسية دائمًا إذ أن " التعلم من الخبرة " يعنى عمومًا التعلم من نتيجة سلبية. ويمكن الاعتراض على ذلك بقولنا أن هناك خبرات إيجابية، وأن مصطلح الخبرة experience باللغة الإنكليزية يسمح بذلك قطعًا. ومع ذلك، يرى غادامير فرقًا بين الخبرة المتكررة Erfahrung والخبرة الثبوتية Erfahrung، وكلاهما يترجمان إلى " خبرة " experience. ويحلل غادامير المصطلح الأخير بقوله أنه يوحى ب " خبرة " متفردة، غير متكررة، وكثيرًا ما تكون فوق الوصف، في حين أن المصطلح الأول يوحى ب " خبرة " متكررة وتسمح بالتعلم التطبيقي لوحدها.
- Relativism and عججًا مشابهة في مقالته Charles Sterenson حججًا مشابهة في مقالته Charles Sterenson حججًا مشابهة في Nonrelativisim in the Theory of Value. In: Facts and Values New

  Haven: Yale University Press, 1963

  Interpretation " يعد أكثر وضوحًا من المقالة السابقة التي تحمل عنوان " Philosophical Analysis. ed. " and Evaluation in Aesthetics in Philosophical University Press. 1950 :Max Black (Ithaca بتحويل المشكلة إلى سؤال عن "الاختلافات الفردية" (Cornell University Press. 1950).

# الفصل الثالث

#### النص والسياق

"يشعر الشاعر، بما يمتلكه من حساسية خلاقة ذات طابع محض، أنه في قبضة حياته الباطنية والخارجية كلها، يتطلع حوله إلى هذا العالم، وبهذه الطريقة حصراً يكون الأمر غير معروف له: أي يكون حاصل تجاربه ومعرفته وحدسه وذاكرته وحاصل الفن والطبيعة جميعًا بالصورة التي تتجلى في داخله وخارجه - فكل شيء يبدو كما لو أنه يظهر للوهلة الأولى، وبذا يقدّم له بوصفه شيئًا غير محدد وغير متصور وذائب في الحياة والمادة المحض. والمهم جدًا في هذا المثال أن الشاعر لا يتعامل مع الأشياء بوصفها مسلمات وأنه لا يبدأ من أي شيء وضعى وأن الطبيعة والفن، كما تعلمهما وكما يراهما، لا يتحدثان قبل أن تكون هناك لغة خاصة به". (١)

تظهر هذه القطعة المأخوذة من هولدرين أسباب رفض تحويل الشعر إلى خطاب اعتيادى، أو حتى إلى أدب خيالى. فمن الواضح أن الشاعر يعتقد أن الشعر لا يعتمد معانى مرسخة سابقًا Pre-established من أجل قوته الذاتية. وينبغى تعليق التعبيرات المألوفة والاستعمال الاعتيادى إذا ما أريد للشعر أن يرى الأشياء ويجعلنا نراها "للوهلة الأولى".

فالحقيقة الشعرية غير مستبطة من الحقيقة الاعتيادية – بل من الممكن أن تكون الثانية مستبطة من الأولى، ولا يتوجب علينا أن نفترض أن على الاستعمال الاعتيادى أن يكون معنيًا بالحقيقة والزيف، بينما يعد الاستعمال الشعرى مجموعة من العبارات الزائفة على نحو كامن والتي لم تتأكد حقيقته. كما لا يحاول الشعر أن يكون تكهنًا، بل يعلق التكهنات الاعتيادية كلها والعالم الاعتيادي بحد ذاته، لأنه يفترض عالمًا جديدًا تمامًا. وبناءً على هذا الرأى، تعد اللغة الشعرية أساسًا للشعر، فهو يعمل من غير الرجوع إلى واقع شامل أو خارجي أو إلى اللغة اليومية. فالشعر يتعالى على هذه الأبعاد، ويكون انعكاسيًا بالدرجة الأساس.

وإذا كان الشعر يحيل إلى ذاته self - referential كما توحى بذلك القطعة التى اخترناها في البداية، فالموقف يقود عندئذ إلى قضايا فلسفية مهمة. فمن منظورنا الاعتيادي جدّا الذي نجد فيه أن ما يتأتى للغة هو المعنى فقط قدر ما تعمل هي على إيصال المعلومات وقدر ما تكون معنية بشيء ما. إذ يصعب هنا فهم الكيفية التي ستتمكن بها اللغة الشعرية من الإحالة إلى أي شيء، فهل يضفى شعر مثل الشعر المستعمل في عمل لويس كارول "أليس في بلاد العجائب" المعنى على الكلمات حتى تعنى الشيء المراد بها؟ أليس تفسيره اعتباطيًا على حد سواء؟

لذا تتعامل نظرية التأويل الهرمنيوطيقية،كما وصفناها، مع السوال الشانى بمباشرة أكبر مما مع الأول ومع ذلك، فستراتيجية البدء بطبيعة الفهم ليست من غير مغزى لنظرية الشعر وللقضايا التقليدية للجمالية. إذ أن كتاب غادامير "الحقيقة والمنهج" نفسه يبدأ بمناقشة مطولة لتاريخ الجمالية ولا يطور النظرية الهرمنيوطيقية تطويرًا متميزًا إلا عند النهاية. ولعل الاعتقاد أن نظرية التأويل الهرمنيوطيقية جزء ضيق من الجمالية اعتقاد مضال. فقد ظهرت الفلسفة الهرمنيوطيقية إلى حيز الوجود بسبب استيانها من إخفاق الجمالية في التعالى على معضلتها الأزلية ونزاعاتها حول ما إذا كان من الواجب تعريف الفن في ضوء الفروق التي بين الحس والفكر، العاطفة والإدراك، المتعة والتروى، الفورية والسلا فورية، العينية والتجريد أو المحاكاة والتعبير أو الحقيقة والجمال. فالهرمنيوطيقا ليست جزءًا من الجمالية، على العكس من ذلك، جزءًا من الفلسفة الهرمنيوطيقية إلى حد ما.

قد يبدو هذا التحول مضادًا للحدسية، ولا سيما إذا افترضنا أن تأويل النصوص لا يبدأ إلا بعد توطيد معايير الأحكام الجمالية بطريقة نظرية مناسبة. فهناك تراث طويل وسفسطى حول إثارة السؤال البلاغى الآتى: كيف يتأتى للفرد انتقاء عمل فنى لتأويله قبل معرفة ما هو الفن؟ يوحى هذا السؤال باستحالة التطبيق من غير امتلاك نظرية أولاً. ومع ذلك ألا يكون الأمر أكثر حدسية عندما نعتقد أن النظرية تحدث شرخا فى التطبيق وهى نفسها ستتطور بصفة تطبيق ينقى ذات ويحورها؟ فالتطبيق يؤثر فى ما يظهر بصفة نظرية وبإمكان النظرية، بالمقابل، التأثير فى التطبيق لاحقًا.

ولكى نفهم المعنى الذى تجاوز فيه غادامير آفاق كل من الهرمنيوطيقا التقليدية (بوصفها منهج تفسير النصوص المقدسة exegesis) والجمالية التقليدية، فمن الممكن إدراجها في خانة الشعرية الهرمنيوطيقية. وبعد ذلك ينبغى لنا عتق الشعرية من المعنى الأفلاطوني - الأرسطى الضيق للمصطلح بوصيفها نظرية شعر، في حين لا يعد الشعر سوى شكل فني واحد من بين الأشكال الأخرى. فإذا غدت الشعرية تكونًا Poisis ضمن المعنى الأوسع لكلمة خلق making فعندئذ لين تكون بعيدة جدًا عن التطبيق، وعن الفلسفة التطبيقية.

إن ربط التكون بالتطبيق له مكانته في التراث الأدبى الإنكليزي ولهذا يحاول بن جونسون في (Timber) تمييز الشعر (حاصل قصائد المؤلف) عن نظم الشعر (تطبيقه عمومًا). ويبدو، مع ذلك، إن فكرة جونسون عن الجانب التطبيقي الذي يقابل " العمل الشاق " على نحو كبير، فكرة مختلفة نوعًا ما من التكون الإبداعي الاعتيادي الذي اقتبسناه من القطعة المأخوذة عن هولدرلين. فالمشكلة الفلسفية المتولدة في نظريات كلا الشاعرين حول نشوء genesis الشعر تخص علاقة اللغة الاعتيادية والشعرية. فهل تكون اللغة الشعرية متميزة كليًا عن اللغة الاعتيادية؟

ولا تبدأ الهرمنيوطيقا الفلسفية بقضية نشوء الشعر بوصيفه صيغة صيغة معينة، بل بقضية الفهم عمومًا، والفهم الشعرى بوصفه حالة بار اديمية صعبة على نحو خاص، فالشعر لا يمكن له أن يكون سوى عملية فهم. وعلى الرغم من أن هذا التعميم ينطبق على الشاعر، نجد أن النقاد هم الأشخاص المنين يقدمون معظم المعلومات اللازمة لبيان عملية فهم الشعر في عصر تأملي كعصرنا هذا الذي يؤخذ النقد فيه بالحسبان أكثر من الشعر. ولا ينجم عن وصف ظروف فهم النقد أولاً، ومن ثم معرفة ما يستتبع بعض المأزق النظرية الإضافية حول الشعر وحقيقته، أي ارتجاع. فالأمل هو أن من الممكن تبديد هذا المأزق في النهاية من خلال معرفة الكيفية التي نبعت فيها من داخل عملية الفهم العامة ولماذا لا تعد مشكلة عند إعادة صياغتها من وجهة النظر تلك.

وتعتمد فلسفة غادامير الهرمنيوطيقية تحليل الحوار ولهذا التحليل نتائج مثيرة تتعلق بالفرق بين اللغة الاعتيادية واللغة الشعرية. فعندما ننظر إلى الشعر بمعرل عن الخطاب اليومى، فإنهما ببدو أن عندئذ مختلفين تمامًا. ومع ذلك، فلو كانا

مقصورين على بعضهما، كيف يمكن أن يكون التأويل الأدبى ممكنًا عندئذ؟ وهل تعد اللغة التأويلية اعتيادية أو شعرية؟ فلكى يكون الحوار ممكنًا لابد من وجود أساس مشترك للاتصال. ومع ذلك لا يكون الحوار مثيرًا إلا إذا كانت هناك مسافة واختلاف معًا بين المتسائلين أنفسهم، وبين التساؤل والشيء الذي يثار السؤال بصدده.

وسنتاول في هذا الفصل فكرة الحوار عند غادامير في ضوء نتائجها لنظرية الشروط اللازمة لإمكانية التأويل الأدبى، فكيف يرسم الحوار حدوده الخاصة؟ ومتى يتوقف الحوار مع النص عن أن يكون محايثًا immanent او باطنيًا ويصبح متعاليًا أو خارجيًا؟ من الممكن أن تكون ستراتيجية إيجاد سياق للنص أمرًا أساسيًا للتأويل كله بوصفه شرطًا لإمكانية التأويل بالتحديد، ولكن كيف يتأتى لنا تحديد ما إذا كان العمل سيستقبل هذه السياقات أم لا؟ قد يقال عن الفن، بوصفه نتيجة طبيعية لمفهوم المسافة الجمالية، أنه خال من السياق، وحتى لو تقبل العمل الشاق، فما حدود هذا السياق؟ وهل هناك سياقات ضيقة أو واسعة على نحو مشروع؟ تعد هذه الأسئلة مهمة لمنهجية النقد، فالمشكلة تكمن في تفسير العلاقة المتبادلة بين ميل التأويل لرؤية اللغة مربوطة بسياق ما، وميل الشعر – بوصف لغة محايثة تحيل إلى ذاتها، كما هو مفترض – إلى التحرر من السياقات المرسخة حد بناء سياق خاص به على نحو متفرد.

يرتبط الفرق الباطنى - الخارجى - للخطاب التأويلى بالفرق بين الخطاب الشعرى و اللاشعرى، فإذا لم يكن بالإمكان تحقيق الفرق الشانى بطريقة حادة واستقصائية، فعندئذ سيكون الفرق الأول نسبيًا من الناحية الوظيفية فقط. وعلى العكس من ذلك، إذا لم يتمكن النقد التطبيقي من تقديم الدليل على إمكانية النقد الباطني المحض، فالاحتمال الأقوى هو أن الفرق الشعرى - اللاشعرى سيخدم حقًا أغراضاً تقويمية لا وصفية. وبعد تحديد مصير الفرق بين اللغة الشعرية واللغة اللاشعرية، وبين محايئة النص الشعرى والطابع السياقي للخطاب التأويلي والاعتيادي، ستنضح عندئذ مسألة حقيقة الشعر.

## أولاً: تغريب الكتابة رقعة شطرنج دريدا الخالية من الأساس

هل يعد الحوار، وعلاقة عملية التكلم عمومًا، أنموذجًا ملائمًا لمهمة توليد نظرية هرمنيوطيقية للتأويل الشعرى؟ وهل الحوار استعارة metaphor لعملية التأويل فضلاً عن كونه استعارة محدودة نظرًا إلى الاختلاف الواضح بين التكلم والكتابة؟ فضمن الخطاب الفعلى، الذي يقابله الأدب المكتوب، يضع الموقف الذي تحدث فيه عملية التكلم ضوابط ملحوظة تمامًا على تأويل المعنى، ويمكن لأي من المتكلمين رسم حدود الحوار في أية لحظة، وإذا كان أحد التعليقات "خاليًا من السياق " فغالبًا ما يكون من السهل نسبيًا تحديد سبب ذلك.

وتكون مثل هذه المحددات المفروضة على السياق مفقودة في بعض المجالات المهمة، قطعًا، عندما يكون النص هو الشريك في الحوار. فهل يستطيع النص " إخبارنا " متى يكون التأويل " خاليًا من السياق"؟ وهل يعد الحوار نموذجًا ملائمًا للبحث الهرمنيوطيقي للنصوص؟ فطالما أن النص أبكم، لا يمكنه أن يكون نظيرًا تامًا للشريك الحقيقي للحوار. كما أن المشكلة أكثر خطورة عندما يكون النص شعرًا، حيث يتمثل الاهتمام الرئيس لبعض النصوص الشعرية حصرًا بتعطيل الفهم الاعتيادي السابق كله، والسياقات الاعتيادية جميعها، وكذلك أي سياق مهما كان. ولكي نفهم ما الذي يزود سياق حوار ما بنص شعرى، ينبغي أو لا أن نوضح توضيحًا نقديًا النظرية الهرمنيوطيقية التي تقول أن التأويل ليس إلا حوارًا.

يرى غادامير أن الحوار يكون ممكنًا من خلال شرط الفهم المسبق من جانب المشتركين. ولا يشتمل هذا الفهم المسبق على توقعات المشتركين بخصوص وجهة نظر أحدهما للأخر حسب، بل فهم مادة موضوع الخطاب والاهتمام بها أيضنًا. والحقيقة التي تقول أن هذا الفهم المسبق يتحكم بالخطاب، لا تجعله لهذا ذاتيًا نسبيًا، بمعنى أنه اعتباطى تمامًا نظرًا إلى أن مادة الموضوع ذاتها هي محور الاهتمام. كما أن حقيقة وجود الفهم المسبق لا تجعل الحوار دوغمائيًا، لإمكان استحضار الفهم المسبق، في الحوار الحقيقي، إلى الوعى وفحص تشعباته في ضوء مادة الموضوع ذاتها. فإذا ظهر أن الفهم المسبق غير واف، يمكن عندئذ كشف

التحيز الذي يدخله على التأويل، وسيكون الطريق ممهذا أمام تأويل أعمـق وهـذه هي بنية جدل غادامير.

يمثل عمل غادامير منهجا لتطوير رؤى تعود إلى "الكينونة والزمان"، عند هيدغر، وتعتمد تحليلات مثل الفهم المسبق Vorverstandnis، ومنذ ظهور عمل غادامير، قام فيلسوف آخر أيضا بتطوير فلسفة هيدغر على نحو مثير وأصليل. إذ يمثل عمل جاك دريدا إعادة تفكير ممتاز بفكر هيدغر المبكر – أى بالأونطولوجيا الأساسية الظاهراتية الهرمنيوطيقية التى لا تؤثر في غادامير حسب – بل في كتابات هيدغر اللاميتافيزيقية المتأخرة أيضاً، أن هذه الأعمال المتأخرة التى قدمها هيدغر، وتصوب نظرها إلى أبعد من الغاية المتصورة للفلسفة وللتفكير التكنولوجي الحديث، نحو بداية جديدة كليًا، ودريدا متشكك في البداية الجديدة، وغالبًا ما ينتقد هيدغر على بقائه محبوسًا في الإستراتيجيات نفسها الخاصة بالاستعارات الميتافيزيقية التي يرفضها هيدغر نفسه.

ومع ذلك، يشاطر دريدا هيدغر الكثير من الجوانب، بالقصد نفسه المتمثل بكشف التراث الميتافيزيقي الغربي للحضور. إذ أعطت الميتافيزيقيا دائما امتيازا للحضور سواء على شكل حضور زماني أو على شكل تمثلات presentations حدسية، إذ كانت، بحسب تعبير هيدغر، انطو -لاهوتية طالما افترضت أن الوجود لا يُسوّغ إلا إذا كان مرتكزا على كينونة متعالية، تكون حاضرة مع ذلك. ويتشكك دريدا مثل هيدغر بامتياز الحضور المطلق هذا، كما يوجه نقده، مثل نيشه وفرويد، إلى أى فلسفة (مثل فلسفة هيغل أو فلسفة هوسرل، والمنهجية العلمية عند سوسير أو ليفي - شتراوس أيضنا)، مؤكذا يقين الوعي المشدد على ذاته. وقدر ما يواصل هيدغر لجوءه إلى استعارات مثل " نداء الكينونة " أو "منزل الكينونة" أو "منزل الكينونة" أو "كلام الكينونة"، يتشكك دريدا، مع ذلك، في أن هيدغر يواصل بحثه عن مفتاح ميتافيزيقي ليفتح له سر معنى الكينونة. ولإبطال مثل هذه النزعات، يقدم دريدا استعارة أخرى " رقعة الشطرنج الخالية من الأساس " وهي لعبة ليس لها معنى يتجاوز ذاتها، من غير أساس عميق وتحتى يسندها ويتكلم من خلالها. (٢)

فالتحيز الميتافيزيقى للحضور جلى تمامًا فى أراء دريدا الفلسفية القديمة والحديثة فى اللغة. إذ تشكل اللغة، فعلاً، محور تفكير دريدا دائمًا. فهو يواكب

جدالاته السلبية المتعالية ضد الافتراضات الميتافيزيقية اللاواعية في اللغة ومن خلالها، أي بعبارة أخرى، في استعماله اللعوب للغة من خلال تحليلاته العلنية خلالها، أي بعبارة أخرى، في استعماله اللعوب للغة من خلال تحليلاته العلنية لاستعمال اللغة. وتختص واحدة من أهم تحليلاته وأشملها بالأسبقية الإبستمولوجية والأونطولوجية التقليدية المعطاة للكلام على الكتابة Ceriture. ونظرا إلى أن غادامير لا يصوغ نظريته عن الفهم على غرار أنموذج هيدغر حسب، بل أيضا على غرار حوارات أفلاطون، ينبغي لنا أن نتساءل عما إذا كان تقد دريدا للأسبقية الأفلاطونية " المعطاة للكلام هو نقد أيضًا لاستعمال غادامير للحوار بصيغة باراديم هرمنيوطيقي. فهل يبين تحليل دريدا أن فكرة غادامير ليست إلا استعارة، استعارة غير ملائمة للنصوص المكتوبة؟ أو هل تكون آراء غادامير ودريدا مكملة البعضها لأن كلا المفكرين يشتركان في الهجوم النقدى نفسه على الافتراضات الميتافيزيقية بصدد الحقيقة والمنهج واليقين الذاتي المطلق؟ كما سيساعد التفسير الموجز لنقد دريدا لأسبقية الكلام في التعامل مع هذه القضايا.

فدريدا يرى أن إعطاء الأسبقية التقليدية للكلام على الكتابة تمثل انحرافًا مينافيزيقيًا يعزوه إلى أفلاطونية الموقف التاريخي – العالمي الحديث. فهو يستشهد، على سبيل المثال، برفض أفلاطون في " الفيدروس " Phacdrus (E ۲۷۷) للعب الطفولي الذي تمثله الكتابة، مقارنة بالكلام، الذي يعده أفلاطون جادًا وبالغًا. (٦) كما أنه يرى (على العكس من غيره الذين يعزون شك أفلاطون بالكتابة ببساطة إلى حقيقة أن الكلام كان قد بدأ لتوه يتجسد بشكله المكتوب في زمان أفلاطون، ولم تكن العملية متسمة بالكمال بعد) إن هذا الشك يشكل انحرافًا استمر إلى يومنا هذا. ويؤكد أن الانحراف ملحوظ على نحو خاص في اللسانيات التي، إذا سرنا في طريق سوسير، تفسر الكتابة بأنها محض اشتقاق من الكلام.

De La Grammatologie (ويعد نقد دريدا لسوسير في "الغراماتولوجيا" (ويكد دريدا لسوسير في "الصوت والظاهرة" Speech and Phenomena. ويؤكد

<sup>(\*)</sup> يُعرف جاك دريدا هذا المصطلح في كتابه في الغراماتولوجيا" [في علم الكتابة] بأنه دراسة للأدب ولحروف الهجاء ولمقاطع الكلمات والقراءة والكتابة " قائلاً أنه يستند في ذلك إلى تعريف ليتريف ليتريف لدائلة للجاء وأنه لم يعثر على هذا المصطلح في هذا القرن إلا في كتاب غيلب Gelb الذي يحمل عنو أن درس في الكتابة: أسس الغراماتولوجيا" A Study of Writing: The Foundations of درس في الكتابة: أسس الغراماتولوجيا" (١٩٥٧) Grammatology (١٩٥٠) لا. محمد عناني: المصطلحات الأدبية الحديثة / وسيرمز له المؤلف بالرمز OG (المترجمة).

دريدا أن كلاً من سوسير وهوسرل مأخوذ بفلسفة الحضور التى تهدف إلى التحقق من حضور الذات قرب الذات. وعندما يحول هذا النوع من الفلسفة انتباهه صهوب اللغة، يكون ملزمًا بالتركيز على الكلم لأن الكلم يبدو ضامنًا لحضور الموضوعات العينية في معنى كلمات الذات المتكلمة وتثبت النفس الذاتية نفسها في عالم الموضوعات عبر قدرة اللغة على الإحالة. ويبدو أن التغلب على خطر الخواء من المعنى يتم عندما يكون الإدراك الحسى والملفوظ متزامنين.

ولكن هل يضمن الكلام هذا اليقين؟ يحلل دريدا الجملة الآتية مثالاً: "أنا أرى الآن كذا وكذا شخص عبر النافذة"، في اللحظة التي أراه فيها حقًا (Spq2f). وباستعمال دريدا جدلاً مشابها لبرهان هيغل على فقر اليقين الفورى في الظاهراتية، يعارض الافتراض الواقعي الاعتيادي القائل أن الخطاب يفترض مسبقًا إمكانية الحضور الحدسي، وعلى العكس من ذلك، يؤكد ضرورة أن تتمتع الجملة، لغرض فهمها، بقابلية تطبيقية شمولية وبذاتية يتوجب عليها أن تفترض مسبقًا إمكانية غياب الحدس الفورى، وبعبارة أخرى، نظراً إلى أنى أقول الجملة ونظراً إلى أن من الممكن لأى شخص يملك الإدراك الحسى الذي لدى أن يفهمها، يمكن أن يكسون معنى الجملة جزء من الجملة ذاتها وليس الحدس أو الإدراك الحسى المعين.

ومن الناحية التقليدية، تعد الكتابة اشتقاقًا متأخرًا من فعل الكلم بوصفها غلاف أو قشرة الكلام التي ينبغي لنا تجسيدها من خلال قصد الوعي "ليعيش" مجددًا. ولهذا تمثل الكتابة غياب المتكلم ويمثل الكلام حضوره. وعندما يعزو دريدا مثل هذا الرأى إلى هوسرل يحقق انشقاقًا أفلاطونيًا. بين الجسد والنفس، بالشكل الذي يذكره في قياس " العباءة " الشهير:

تعد الكتابة جسدًا يعبر عن شيء ما فقط غدى تفوهنا فعلاً بالتعبير اللفظى الذي ينفخ فيه الحياة، أي إذا تم جعل مكانها زمنيًا. والكلمة جسد لا يعنى شيئًا إلا إذا كان القصد الفعلى ينفخ فيه الحياة ويجعله ينتقل من حالة الجهورية الخاملة إلى حالة الجسد المنفوخة فيه الحياة. ولا يعبر هذا الجسد، الملائم للكلمات، عن شيء ما إلا إذا كانت الحياة منفوخة فيه من خلل فعل المعنى الذي يحوله إلى جسد فيه روح ولا يتمتع

بالاستقلال والإطالة سوى الروح والجسد. وهكذا، لا يحتاج إلى دال يشير إلى ذاته... وهذا هــو الجانــب التقليدى فى لغة هوسرل" (SP 81. see DLG 52)

وعلى الرغم من أن دريدا لا يقلب الأسبقيات إلا أنه يتشكك بهذا السرأى التقليدى من خلال إيحائه بالرأى المثير القائل أن الكلام مشتق من الكتابة وليس سابقًا عليها. فهو يعتقد أن الكتابة غائبة أصلاً لأنها تفترض سلفًا غياب الموضوع وغياب الذات. كما يؤكد أن الكلام أيضًا يتطلب هذا الغياب، فهو يتطلب لا تساوقًا، أى اختلافًا، بين القصد والحدس، مثلما تفعل الكتابة بالضبط. ويرتبط هذا أى اختلافًا، بين القصد والحدس، مثلما تفعل الكتابة بالضبط. ويرتبط هذا اللاتساوق مع حقيقة أن مسألة " أنا أرى كذا وكذا " ينبغى أن يفهمها الشخص الذى لا يمتلك الحضور الإدراك - حسى المعين. إذ يمكن تفسير قصد المؤلف في ضوء إمكانية هذا الغياب فقط، وليس في ضوء القصد فقط، لأن هذا الغياب لا يولد الحاجة إلى التكلم أبدًا.

ويذهب دريدا في تأكيده إلى أبعد من ذلك بقوله أنه في الوقت الذي يكون فيه المصطلح المنطوق "أنا" (I) معبر اعن اليقين الذاتي للحضور، فإنه يفترض مسبقًا غيابًا طالما أن له تطبيقًا شموليًا – أي بعبارة أخرى، لعله يكون مفهومًا عندما ينطقه شخص في ذلك الوقت. وفي الحقيقة، يزعم دريدا أن هذه هي المسألة الكامنة وراء الأنا: "عندما أخبر نفسي بتعبير "أنا " – I am ا – فإن هذا التعبير، مثله مثل أي تعبير آخر، بحسبما يرى ذلك هوسرل تكون له مكانة الكلم فقط إذا كان مفهومًا في غياب موضوعه، أي في غياب الحضور الحدسي – ويكون ذلك كله ضمن حالة غياب ذاتي أنا myself " (SP 95). ويشعر دريدا أن هوسرل، الذي يعتقد أن " الأنا " I – ذا طابع شخصي، ينتهك حرمة موقفه الخاص بعدم اعترافه أن كلمة أنا مفهومة حتى عندما يكون " مبدعها " خياليًا أو ميتًا (SP SP 96).

وهنا يبدو الكلام، مجددًا، مجسدًا للظروف نفسها التى تميز الكتابة. فقد كان المؤلفون المحدثون فى فرنسا، ومن بينهم موريس بلانشو ورولان بارت، يؤكدون أن المبدع، أى الـ " أنا " لا يحاول أن يجعل نفسه حاضرًا فى الكتابة بـل يكـون بدلاً من ذلك غائبًا أساسًا. (أ) فالكتابة تمثل موت الـ " أنا": أى، تشهد النزعة إلـى معاملة الأعمال وكأن مبدعيها قد ماتوا، حتى عندما يكونون على قيـد الحياة، أو تشهد العقيدة الشكلية للنقد الباطنى التى يقابلها إعادة البناء السايكولوجى للمؤلف.

ومن الممكن تسويغ مثل هذه الإستراتيجيات التأويلية قطعًا في ضوء الفن الأدبى إذ يرغب المؤلف قبل كل شيء في أن يقف كتابه على المزايا التي يتمتع بها. وقد وجد بلانشو أن أسطورة أورفيوس Orpheus ذات دلالة كبيرة فيما يتعلق بالكتابة الأدبية. إذ ينبغي على الفنان النزول إلى غياهب هادس Hades – أي، عليه أن يواجه الموت ويواجه عدمه كي يجعل الفن ممكنًا.

ومع ذلك، تبدو الفكرة التى تقول أن الكتابة تسبق الكلام فكرة متطرفة، وربما تكون أكثر جدلية مما هى فلسفية فى قصدها. وكل ما ينتج عن تحليل دريدا هو الغياب الممكن لما يتحدث عنه. وهو نفسه يعترف بعدم وجود شيء في فكره يضطره إلى إعطاء الأسبقية للعلامة المكتوبة على العلامة المنطوقة، وذكر دريدا فى الغراماتولوجيا أن عبارته " إن اللغة هى كتابة " أولاً (55, DLG, 55) تتطلب بعض التعديلات. ويذكر الهامش أن اعتبار هذه الأسبقية ذات طبيعة نشوئية هو أمر " مشكوك فيه " (77, DLG)، وهذا هو مصدر الشك الأول. ويمكن أن نضيف إلى ذلك أن مثل هذا الافتراض خاطئ على ما يبدو. فالأطفال يتعلمون الكلام قبل أن يتعلموا الكتابة، والكتابة تطور متأخر لأى ثقافة، ومع ذلك يعترف دريدا أن مقصده ليس نشوئيًا ولا تاريخيًا (30, SP). أما المصدر الثاني للشك فهو في تعريفه للكتابة الذي يعد واسعًا للغاية ويعطى نطاقًا شاسعًا من الظواهر بدءً من وضع العلامات على الورق وصولاً للرسم والموسيقي والنحت والرياضة وغيرها (DLG, 19).

والسمة المثيرة في فكرة دريدا عن الكتابة هي أنه حالما تدرك البلاغة الجدلية، وحالما يفهم الامتداد extension العام للمفهوم، يمكن اعتبارها عندنذ مكملة مهمة لنظرية غادامير. وهذا راجع، أولاً، إلى أن الأمر يدفعنا إلى أن نكون أكثر حذرًا عندما نقول أن النص " يتكلم " إلى مؤوليه، وتلك عبارة قد تبدو ميتافيزيقية أو حقيقية أكثر مما ينبغي لها، فضلاً عن أن تأويله " للذات المتكلمة"، بوصفها " أنا " غائبة على نحو واضح أكثر إمكانية مهمة ينبغي أخذها بالحسبان في أي وصف للغة. ومن ناحية أخرى إن تفسيره لظروف الكتابة يشمل فعل التكلم أيضنا. واستنادًا إلى ذلك يمكن القول أن الكتابة، وانطلاقً من المعنى الواسع والضيق لمصطلح دريدا التقني، توصل إيصالاً أصيلاً مثل التكلم بالضبط. أي أن دريدا، من خلال رفضه لفكرة أن الكتابة لغة مينة ينبغي لذا إعادتها إلى الحياة بفعل مقاصد القارئ، ومن خلال كشفه للانحياز الميتافيزيقي الذي ينطوي عليه التفكير

بالكتابة بوصفها عباءة مهملة، تغلب على الاعتراضات التى أثارتها ضده فكرة الحوار مع النص المكتوب. ولم يعد السماع والقراءة غير شيئين متناظرين، لأن السماع نوع من القراءة أيضنا – أى، تأويل لشمولية المسألة فى ضوء عينية [تجسيد] الموقف.

و لا شك في أن فكر دريدا أكثر تطرفًا من فكر غادامير، إلا أن هناك أيضا جوانب أوسع اتفق فيها نقد دريدا للفكر المعاصر مع غادامير. فعلى الرغم من حقيقة أن عمل غادامير الرئيس سبق معظم الحركة البنيوية الفرنسية، وتبعه دريدا (رغم قيامه بتقديم نقد ما بعد بنيوى) يبين موقف دريدا البنيوى تعارضنا مع الفكر الهرمنيوطيقي أكبر مما يُتوقع. إذ يناقش في إحدى مقالاته الرئيسة، "البنيهة والعلامة واللعب في خطاب العلوم الإنسانية "(ع) La structure, le signe et le jeu dans le discours des sciences humaines اختلافه مع بنيوية ليفي - شتر اوس. وبدا قصده الرئيس وكأنه تعليق على عنوأن غادامير الساخر "الحقيقة والمنهج": يذهب ليفي شتر اوس في الاتجاه السليم من خلال فصل الحقيقة عن المنهج إلا أنه يخدع نفسه بالاستمرار بالاعتقاد بان ذلك المنهج سليم وفعال يضمن لمشروعه صفة المشروعية والعلمية (ED, 417, 426 f). ويتفق دريدا مع ليفي شيراوس بصدد عدم وجود حقائق ضرورية، وإنما تأويلات فقط، إلا أنه يؤكد وجود تأويلين مختلفين " للتأويل"، أولهما، تأويل ليفي شتراوس، وهو ما يـزال تـأويلا مـأخوذًا بميتافيزيقية الحضور ويأمل في أن در اسة المجتمعات البدائية سوف تكشف للإنسان أصوله الضائعة والتركيب العميق والمبهم للوجود. ويتضح من توق ليفي ستراوس الشديد إلى الماضى واهتمامه بالموضوعية العلمية أن لديه التزامًا أونطولوجيًا نحو البنى التي وضعها ويشكل أكبر مما يعترف به، كما أنه ما يزال يحلم بالكشف عن النظام الأساس أو حقيقة الأشياء.

أما التأويل الآخر للتأويل، وأعنى به تأويل دريدا، فلم يعد بحثًا رومانسيًا، أو تواقيًا، عن أصول الفكر وأسسه، بل أنه أكثر نيتشوية من تأكيده على عدم وجود أى شيء أكثر من التأويل وأن التأويل ليس إلا لعب. ويعد مفهوم اللعب مفهوم خطيرًا يطوره غادامير أيضنًا في سياق الجمالية، إلا أن دريدا يستعمله على نحو أوسع منذ أن أصبحت " رقعة الشطرنج الخالية من الإحساس " رمزًا للبحث عن المعنى، ويعتقد دريدا أن ليفي شتراوس ليس شجاعًا بما فيه الكفاية للاعتبراف

بالرؤية النيتشوية القائلة أن اللعب بلا أساس وأنه مفتوح النهاية تمامًا. ويحاول شتراوس، من خلال اعتقاده بموضوعية المنهج، أن يلعب اللعبة بأمانة، فهو يريد، بحسبما يعتقد دريدا، للعبته أن تكون مؤكدة un jeu sur من خلال "تحديد ذاتها بتعويض الأجزاء الحاضرة والمعطاة والموجودة " (Ed 427).

ويتسم مفهوم اللعب عند دريدا بسمة أساسية، ألا وهي نهايت المفتوحة. بمعنى أن اللعبة التى يجرى اللعب بها، رقعة الشطرنج الخالية من الأساس، لعبة لا يمكن الفوز بها. وبالتأكيد قد تكون محاولة الفوز ضرورية رغم أن دريدا لم يقل ما إذا كان الجدل كذلك أم لا، إلا أن الفشل حتمى دائمًا. (٢) ويتحدث دريدا عن أمر مشابه حول المحاولة التى قام بها هيدغر ونيتشه وفرويد لتدمير تاريخ الميتافيزيقا أو التغلب عليه. وتستعمل محاولة تدمير الميتافيزيقا بمصطلحات ماخوذة من التراث الميتافيزيقي، وتبقى، على غرار البقية، محتجزة في تناهى اللغة.

وبمعنى آخر، إذا تخلى المرء عن المفهوم الأونط و-الهوري للفوز، أي مفهوم الوصول إلى الاكتمال النهائي، فعندئذ بإمكانه أيضًا التخلي عن مفهوم الفشل قطعًا، ويكون لعبه من أجل اللعب فقط. ومن المحتمل أن يكون هذا هـو التوكيــد النيتشوى. إذ أن ما يؤكده هنا هو الاحتجاز الضروري في اللغة، وانفتاح اللغة على إمكانات جديدة. ويعد إصرار دريدا على الانفتاح openness مشابها لمفهوم الانفتاح عند غادامير، الذي ناقشناه آنفًا في الفصل الثاني. ويرفض كل من غادامير ودريدا إمكانية ونفعية التصور الذي جعل من الخبرة كلية. إذ يرغب غدامير بتحاشى مفهوم الاكتمال الهيغلى للخبرة (بيقين ذاتى. مطلق) وتحاشى غاية التاريخ النهائية. ويؤكد دريدا استحالة التجربة الكلية، لا بسبب الاستحالة التجريبية بل بسبب طابع اللعبة المتناهى. " فإذا لم يعد للتجربة الكليـة أي معنـي إذن فهـذا لا يرجع إلى أن لا تناهى حقل ما لا يمكن تغطيته برأى أو خطاب منناه، بل بسبب أن طبيعة المجال - أي، اللغة واللغة المتناهية - تقصى مثل هذه " الكلية". فهذا الحقل في الواقع، هو حقل اللعب، أي أنه حقل التعويضات اللامتناهية في ختام مجموعة متناهية " (Ed 423). كما يشتق غادامير أيضًا مفهومه عن الانفتاح من اللا تناهى. ويصر المفكران كلاهما على الانفتاح بوصفه ترياق الميتافيزيقا، ولا سيما لتفكر الغائى والأخروى (eschatological (V) و لافتراض نظام ضرورى في تطور كل من التاريخ و الفكر.

### ثانيًا - الحايثة والإحالة: قوس ريكور الهرمنيوطيقي

يمكن توسيع نطاق أنموذج التأويل الهرمنيوطيقي ليشمل النصوص المكتوبة من غير مواجهة صعوبات كبيرة كتلك التي تنجم عن شرح الاتصال بين المتكامين. ومع ذلك، تضع النصوص الأدبية والشعرية، من الناحية التقايدية، مشكلات خاصة بطريق الهرمنيوطيقا المتجهة اتجاها جماليًا. ويواجهنا سوال أول حول الملاءمة (°) appropriateness: هل يمكن ملاءمة تلك النصوص ملاءمة مشروعة في سياقات المعنى الذي يكون خارجيًا على النص ذاته؟ وثمة صعوبة أخرى تتعلق بالمحايثة الغريبة لأعمال الفن: هل تشكل النصوص الشعرية سياق معناها الباطني المحايث الخاص بها، أو أنها تحيل بالضرورة إلى ما وراء نفسها؟ لم يناقش غادامير المسألة المهمة المتعلقة بإحالة النصوص بشيء من التفصيل، ولكن قام بذلك فيلسوف هرمنيوطيقي هو بول ريكور. يحاول ريكور التوفيق بين الاهتمامات البنيوية المتعلقة باستقلالية النصوص والاهتمامات المتعلقة بالطابع السياقي للتأويل. وهو بذلك يقدم عرضنا للملاءمة والإحالة يستحق أن يقارن بغادامير. وتعد الكثير من بصائر ريكور مكملة لعمل غادامير في الكثير من الطرق القيمة، إلا أن هناك بعض النقاط المهمة التي تباعد فيها هذان المنظر ان الهرمنيوطيقيان. ونظرًا إلى أن النقارب في الأسلوب والفكر بين غادامير وريكور يفوق النقارب الذي بين غادامير ودريدا، يعد فتسليط الضوء على اختلافاتهما أكثر فائدة من تبيان الاتفاق الملحوظ بينهما.

إن مسألة أن "أنا" مجهول في الكتابة / وأن بعض الكتابة الشعرية تكون من غير سياق محدد، حد أنها قد تدمر أي سياق توضع فيه / هي مسالة تجعل التأويل ضروريًا ومستحيلاً معًا. وقد أدرك ريكور الاختلاف المهم بين إحالة الكلام وتغريب أو تعليق الإحالة في النص. ويؤكد في مقالت "ما السنص: تأويلي وتفهمي؟" (Vu,est-ce qu, Text ? Expliquer et comprendre فكرة تتعارض

<sup>(°)</sup> الملاعمة: هى الخاصية التى جعلها شليرماخر وبولتمان مميزة للتأويل، ويعرفيا بـــول ريكـــور بأنهــــا الخاصية التى يجد فيها تأويل النص اكتماله داخل تأويل الذات المؤونة لذاتها. (نمترجمة)

مع التعامل مع التأويل بوصفه حوارًا، واضعًا غادامير في ذهنه، على الرغم من أن المقالة بالدرجة الأساس صدام مع دلتاي:

فى الحقيقة، لا تعد علاقة بكتب / يقرأ حالــة خاصــة لعلاقة بتكلم / يستجيب، ولا هى علاقة محادثة، أى أنها ليست حالة حوار، فلا يكفى القول أن القراءة حوار مع المؤلف عبر عمله، بل من الضرورى القول أن علاقة القارئ / الكتاب ذات طبيعة مختلفة تمامــا. فــالحوار تبادل فى الأسئلة والأجوبة ولا يوجد تبادل مــن هــذا النوع بين الكاتب والقارئ، فالكاتب لا يجيب القارئ... والقارئ غائب عند الكتابة، والكاتب غائب عند القراءة (QT 182).

وريكور، مثل دريدا، يميز بحدة بين الكلام والكتابة، وهو لا يهدف إلى جعل الكتابة محض اشتقاق من فعل التكلم. ويؤكد، من خلال استقلالية الكتابة، إن الكتابة ليست تأملاً وتشبثاً بكلام سابق، ولا هى ترجمة لفعل الكلام أو قصد الكلام، بل هى ظاهرة متميزة، أى أنها نتيجة لنقش الكلمات على نحو مباشر. ويرى ريكور أن الكتابة وفعل الكلام متساويان بالأصالة على الرغم من أنه يتفكر حول ما إذا كان ظهور الكتابة المتأخر نسبيا قد غير علاقتنا بالكلام تغييرا أساسيًا. ومع ذلك، فإنه يرغب عمومًا بتجنب المسائل النشوئية والسايكولوجية.

وعلى أية حال، فإننا إذا علمنا رغبة ريكور بتحاشى النزعة السايكولوجية فعندئذ لن يكون جدله فى أعلاه ضد الحوار. ففكرة الحوار مع المنص لا تحتاج حوارًا مع المؤلف كنتيجة ضرورية لها لأن اللغة تتكلم لذاتها سواء أكانت منطوقة أم مكتوبة، حسبما يؤكد جدل ريكور وهو لهذا السبب لا يحتاج إلى إشراك المؤلف، إذ من الممكن إجراء حوار مع النص فقط، من غير وضع شخص وراء المنص ونظرًا لأن ريكور يعترف أن التعامل مع المؤلف، وكأنه ميت، أثناء قراءة المنص يعد إجراء جيدًا: (QT 183. 185)، فلا بد أن يعترف أيضا أن بإمكان المنص الإجابة عن الأسئلة إذا كان السائل يبحث عن الأجوبة. وبهذا المعنى ربما يكون النص شريكًا فى الحوار أفضل من مؤلفه، نظرًا لأن النص يقول دائمًا ما يقصده ولا يغير رأيه مطلقًا.

وفضلاً عن الاختلاف المهم بين وظيفة الكلام الإحالية ووظيفة النص، يقر ريكور أن الملفوظ يشتمل أيضًا على سياق يحيط به ويضمن له إمكانية الإحالة. ويؤكد أن النص لا يمثل تأويلاً للحوار حسب، بل، في الوقت نفسه تأويلاً للإحالة. وفي الوقت الذي تعنى فيه لفظة " يُحيل " في الكلام لفظة " يُبيين " أو " يُظهر"، غالبًا، فإن السياق أو الموقف في الكتابة الشعرية يكون غائبًا، كما في إمكانية الإحالة الظاهرية المباشرة. ومع ذلك، يذكر ريكور أن إحالة النص مُعترَضية، ولا يمكن وضع حد تام لها على الإطلاق، كما يرفض ما يسميه بــ"ايديولوجية الـنص المطلق" والتي يقال فيها أن النص متمتع بالاستقلالية والخلو من السياق:

سنرى أن لا وجود للنص من غير إحالة ما. من هنا ستكون مهمة القراءة، يوصفها تأويلاً، هي إقامة هذه الإحالة حصراً. وفي هذا التعليق الذي تؤجّل فيه الإحالة، يكون النص، بمعنى ما، "معلقًا في الهواء"، في أقل تقدير، أي: خارج العالم أو من دونه. وبفضل هذا الإلغاء الذي يطول ارتباط النص بالعالم يكون كل نص حرًا بالدخول في علاقة مع النصوص الأخرى كلها، تلك التي تأتي لتحل محل الواقع الظرفي [الزماني والمكاني] الذي يظهره الكلام الحي.

أن علاقة النص بغيره من النصوص - عند تلاشى العالم الذى نتحدث عنه - تولد شبه عالم خاص بالنصوص، هو عالم الأدب (QT 184).

رغم قيمة هذا القول الذي يفيد بأن إحالة النصوص إلى نصوص أخرى يخلق مادة الأدب، نجده لا ينصف تمامًا ظاهرة الأدب الشعرى. فوصف ريكور يلائم " الأدب " من جانب واحد من جوانب معنى المصطلح - أى " الأدب " الخاص بموضوع معين أو حقل معين (على سبيل المثال، الأدب الفيلولوجي الدي يتناول غوتة). إلا أن هناك اختلافًا بين النصوص القريبة من بعضها جدًا، أي النصوص الثانوية والظرفية، والنصوص الشعرية والابتدائية. وبسبب هذا الاختلاف الظاهري يتم التقريق، غالبًا، بين النصوص الاعتيادية والنصوص التي تبدو المحايثة (^) بين النصوص ذات السياق المعرف بوضوح أكبر والنصوص التي تبدو

خالية من السياق، و"خارج نطاق العالم أو بدونه". ويمكن القول عن هذه النصوص الأخيرة أنها خارج نطاق العالم وبدون إحالة خارجية قدر ما كانت تحيل إلى ذاتها وتخلق عالمًا خاصًا بها. ولا يمكن تحويل إحالة مثل هذه النصوص إلى محض علاقة لهذه النصوص مع غيرها، لأن مثل هذا التحول ينفى تفردها وفرادتها الأساسيتين.

ويحدد ريكور في واحد من بحوته الأخيرة موقفه من النصوص "المطلقة" أو المحايثة باعترافه بوجود القليل من هذه النصوص، في الأقل: "لا يوجد سوى القليل من النصوص المعقدة التي تحقق فكرة النص من غير إحالة". (٩) ونظرًا إلى أن ريكور ما يزال يعتقد أن جميع النصوص لابد أن تكون عن شيء ما، لكن من غير وجود إحالة ظاهرية في هذه النصوص المتمتعة بالامتياز، لذا فهو يعتقد أن إحالة هذه النصوص ليست إلى شيء "في" العالم وإنما إلى العالم بحد ذاته. أو، بحسب تعبير هيدغر، إن الإحالة ليست إلى العالم وإنما إلى عالمية العالم (١٠) worldhood واهتم ريكور في مقالة أخرى اهتمامًا مباشرًا بالنصوص الأدبية ذاتها مضيفًا أن النص الأدبي يخلق "عالمًا ممكن الحدوث". (١١)

ويبين هذا القول أنه ليس معارضاً فى الحقيقة، لفكرة المحايثة فى النصوص الشعرية طالما أنه يفسح المجال هنا أمام النص ليخلق عالمه الخاص به بدلاً من تضييق نطاق إحالة النص الأدبى إلى عالم الواقع اليومى والمعانى الاعتيادية المرسخة سابقًا. ولذا، يرغب ريكور أيضا بالقول أن " العمل لا يعكس زمنسه حسب، بل يكشف عن عالم يحمله بداخله " كما يعترف أن منفذنا إلى النصوص المحايثة أو الفردية تمامًا منفذ فنطازى. ويتحدث ريكور أيضاً عن "قصد النص" ذاته، وهو بذلك يبطل بعض اهتماماته حول عدم ملاءمة مصطلح "الحوار". (١٢)

ولهذا السبب، لا تشكل اعتراضات ريكور الواضحة على الأنموذج الحوارى انتقادات خطيرة لنظرية غادامير. ففى الحقيقة، تحذو نظرية ريكور بل ونظرية غادامير في إيطال الجانب السايكولوجي لهرمنيوطيقا دلتاى (QT 200). كما أن ريكور يصارع من أجل تحويل اعتباطية المفهوم التأويلي للملاءمة الذي استعمله شليرماخر ودلتاي وبولتمان. إذ أن مفهوم الملاءمة الذي نجده لدى هؤلاء المفكرين يستتبع بالنتيجة أن مفهوم معنى النص هو ما يكتشف المؤول أنه وثيق الصلة بمحور اهتمامه الخاص. وعندما يؤكد ريكور أن التأويل والتفسير ليسا قطبين

متضادين متشعبين من نقطة و احدة بل هما مجدو لان معًا، فإنه يأمل أن يبين ألا حاجة لأن تكون الملاعمة اعتباطية.

وقد تمثل هدفه في مقالته "ما النص؟" في الأقل بتطوير ما يمكن تسمينه بالهرمنيوطيقا البنيوية. ويقصد من هذه النظرية ضمان أن التأويل سيكون موضوعيًا، وأن الملاءمة لن تكون اعتباطية وأن كانت ضرورية، أي بعبارة أخرى ستمثل العبء الذاتي لسياق المؤول على النص. ولذلك تعتمد هرمنيوطيقاه البنيوية على دمج التأويل الشكلي والتأويل الزاخر بالمعاني. " إذا كان القصد هــو قصد النص، عندئذ، وإذا كان هذا القصد هو الاتجاه السالك أمام الفكر، فإن من الضرورى فهم علم الدلالة العميق فهمًا ديناميكيًا تمامًا، ولهذا أقول: إن التأويل يعنى تحرير البناء، أي تحرير علاقات الاعتماد الداخلية التي تشكل الجانب الستاتيكي للنص، أما التأويل فيقصد به السير على هدى الفكر الذي يمهده النص، أى أن يشرع بالمسير في طريق وجهته النص " (QT 198). فهـــل تكــون هـــذه النظرية مسئولة عن تأويل النصوص الشعرية، فضلاً عن النصوص الاعتيادية؟ إذ لا يبدو الفرق بين النصوص الاعتيادية والمحايثة أساسيا لإنصاف ظاهرة الأدب الفنى ولفصل معنى كلمة "أدب "عن معنى "الأدبيات "الخاصة بمجال معين أو موضوع معين.. ومع ذلك، تخلق هذه المحايئة الشعرية، على وجه التحديد، مشكلة للأدب (بمعناه الثاني) الذي ينبغي أن يوضح النص المحايث ويؤوله. فكيف يمكن للنص الشعرى تحديد أو ضمان موثوقية أو ملاءمة السياق التأويلي عندما يتعالى النص نفسه على أي محاولة تأويلية لربط هذه المحايثة مع الإحالة الخارجية؟ فمثل هذه المحايثة ستجعل أي ملاءمة تبدو اعتباطية. وينبغي لأي تأويلية أن تأخذ موقفًا من مشكلة علاقة السياق التأويلي بالنص الشعري.

#### ثَالثًا - الملاءمة

إن المعنى التقليدى للملاءمة يرى أنها فعل منفصل يصبح النص من خلالها وثيق الصلة" بالاهتمامات الحالية للمؤول. وهذا ليس المعنى الذي يقصده غدامير عندما يتحدث عن لحظة الملاءمة، إذ ينبغى عدم الخلط بين التطبيق Anwendung والملاءمة كما هو متصور تقليديًا والملاءمة للما هو متصور تقليديًا (ومفهوم "وثاقة الصلة " كما هو مستعمل حاليًا) في ما توحى به من النزعة السايكولوجية والنزعة الذاتية، وكذلك في إيحائها بأن التأويل تحدده رغبات المؤول أكثر مما تحدده طبيعة النص.

تسعى هرمنيوطيقا ريكور البنيوية إلى تحاشى النزعة السايكولوجية والاعتباطية من خلال جعل الملاءمة معتمدة نفسيرًا علميًا وبنيويًا وجوهريًا تمامًا للنص، لكن يبدو أن المحاولة قد دفعت ريكور إلى الاعتقاد الدوغمائي بالمنهج، وإلى وهم البداية الموضوعية للتأويل. وتتصادم محاولته الرامية إلى التوفيق بين منهج البنيوية والهرمنيوطيقا الفلسفية مع روح الهرمنيوطيقا الأونطولوجية عند هيدغر وغادامير مما وضع الصعوبات بطريق ريكور الذي يرى، مع ذلك، إن الحلقة الهرمنيوطيقية مبدأ أونطولوجي لا سايكولوجي.

فريكور يفهم مبدأ الملاءمة على نحو تقليدية نوعًا ما. إذ أنه يراه مشتملاً على صراع مع المسافة الثقافية والتاريخية، ولا يتم التغلب على هذه المسافة إلا من خلال "وثاقة صلة" التأويل بالحاضر (" صفة التأويل الفعلية " – 195 QT). ويعتقد ريكور أن هذه " الفعلية لمعنى النص سوف تكرر حركتها المتقاطعة والمعلقة للإحالة وتتجه نحو عالم ما ونحو ذواته " (195 QT). فهو يرى أن الملاءمة هدف التأويل وغاية القوس التأويلي،أي أنها " إرساء القوس في أساس التجربة المعيشة "bay (QT 200).

ومع ذلك، يبدو مجاز القوس مشكوكًا فيه. فعندما نقول، مثلما قال ريكور، أن بداية القوس تكون في التأويل الموضوعي ونهايته في الملاءمة الهرمنيوطيقية (أي، الملاءمة التي تكون موضوعية بسبب موثوقية نقطة الانطلاق) فما يزال هذا القول يوحى بتفسير خطى linear تقليدي للفهم. وقد دافع هيرش عن تفسير مشابه

لذلك، والذى تحدث عنه على نحو إيجابى من غير أن يوجه له أى نقد. إلا أن هذه الخطية linearity تتعارض مع المبدأ الأساسى للحلقة الهرمنيوطيقية، حيث يكون الفهم حلقيًا لا خطيًا لأنه يحتل موقعًا بالضرورة، وحينما يتغير الموقع بتغير الفهم أيضنًا (فالتغير في الفهم يولد تغيرًا في الموقع).

ويحاول مجاز القوس عند ريكور جمع كل من الخطية الموضوعية والحلقية الهرمنيوطيقية. ولكن لم يتم توضيح مفهوم بداية Anfang التأويل بالطريقة البنيوية توضيح كافيًا. ولعل مثل هذه البداية الجوهرية تمامًا تكون مستحيلة طبقًا للمبادئ الهرمنيوطيقية الأساسية، كما يبدو مفهوم الملاءمة عند ريكور (بوصفه هدف التأويل) تقليديًا جدًا. وهو يُبقى في مقالته "ما النص؟" على المعنى التقليدي للملاءمة بوصفها " جعل ما كان غريبًا مألوفًا " (Qt 195) بوصفها فعلاً منفصلاً في نهايسة عملية التفسير والتأويل. وفي الوقت الذي يؤكد فيه ضرورة إزاله الدلالات السايكولوجية ويحاول ربط الملاءمة بنقطة انطلاق أكثر موضوعية، فلربما قدهب إلى أبعد من ذلك ولقدم نقدًا أكثر عمقًا لأفكار المنهج والملاءمة.

لا بد من دراسة هذه المسائل بالتفصيل. أولاً: علينا أن نكون عارفين أن مشكلة البداية ترجع إلى نقد هيغل العلوم. إذ يؤكد " منطقه " الأصغر أن العلوم جميعها - عدا الفلسفة التي هي حلقية circular - تعتمد شكلاً معينًا من الافتراض جميعها - عدا الفلسفة التي هي لا تستطيع، بوصفها علمًا، تسويغ بداياتها. (١٠) وينطبق هذا البرهان أيضنا على الدراسة الأدبية التي تدعى أنها علمية (بنيوية)، ولا سيما علم الأدب "أعند رولان بارت الذي يقدم "أدبًا "عن موضوع ما (٢٥ ٥٥) ويقول، مثلما يقول اللسانيون، أن الأدب علم شروط المضمون "أي أنسه علم الأشكال (٢٥ ٥٦). ويؤكد ريكور أن مثل هذا النوع من التفسير النحوى المحض، الأشكال (٢٥ ٥٦). ويؤكد ريكور أن مثل هذا النوع من التفسير النحوى المحض، سبيل المثال) تكون عقيمة إذا لم تثر المشكلات المعنوية الكامنة تحتها بصفة "سبيل المثال) تكون عقيمة إذا لم تثر المشكلات المعنوية الكامنة تحتها بصفة "كشف النقاب عن البني مشروط بسياق ذي اهتمام يعد خارجًا على العمل الأدبي. ويوحى برهان ريكور أيضًا أن فكرة علم الأدب الواحد مغلوطة نظرًا لإمكانية وجود الكثير من المقاربات التأويلية الموثوقة بقدر إمكانية وجود الكثير من العاربات التأويلية الموثوقة بقدر إمكانية وجود الكثير من العلوم وجود الكثير من المقاربات التأويلية الموثوقة بقدر إمكانية وجود الكثير من المقاربات التأويلية الموثوقة بقدر إمكانية وجود الكثير من المقاربات التأويلية الموثوقة بقدر إمكانية وجود الكثير من العلوم

الاجتماعية أو الإنسانية. ويظهر النص قدرته على أنه من الممكن استحضاره في الاجتماعية أو الإنسانية. ويظهر النص قدرته على أي سياق مفرد.

وبذا، فإن من المحتمل أن تكون نتائج التفسير البنيوى مثيرة تمامًا وتسهم بقراءة النص، إلا أن من الممكن أن يكون الإدعاء الضمنى بأن مثل هذه النتائج علمية، ادعاء مضللاً. فالعلم يفترض سلفا بداياته قدر ما يختار أنموذج الواقع ونطاقه الذى يتواصل منه لبحث الحالات، وينظر البحث البنيوى إلى مختلف النصوص على أنها حالات مختلفة لواقع أوسع، وأكثر شمولية. إلا أن النس المحايث يخلق سياقه الخاص، أو بدقة أكبر، ليس له سياق غير ذاته. ونظرا إلى عدم اعتياده إلا الإحالة الخارجية ذات المعنى، يتطلب أن يكون التفسير متوجها له وحده أساسًا، حتى أن كان من المستحيل تحقيق هذا المطلب.

ويمكن "للعلم " البنيوى الإجابة (مثلما فعل ريكور) (١٥) عن ذلك بقوله أنه لا يبدأ بالتطلع إلا إلى سمات النص نفسه، وبذا يكون جوهريًا على نحو محض. ومع ذلك، يفترض هذا البرهان وجود ذلك النوع من الملاحظة المحضة، أى الخالية من النظرية. إلا أن العلم نفسه يقدم دليلاً على أن الرؤية دائمًا تكون: "الرؤية بصفة " النظرية. إلا أن الإدراك الحسى يحدده السياق دائمًا. فضلاً عن أن الرؤية المثال، نظرًا إلى أن " seeing that (على سبيل المثال، نظرًا إلى أن " للعلمية تكون بصيغة: "نظرًا إلى أن " للحسى ضمن إطار مفهومي ينطوى على أن كذا سبحدث)، في حين يحدث الإدراك الحسى ضمن إطار مفهومي ينطوى على فهم الظروف ونتائج نظام المعانى الفعال. ولهذا يكون الإدراك الحسى محدذا بالنظرية أيضًا. فالبنيوى الذي يجد " الميثيمات " mythemes (الوحدات الصغرى) لا ينبغي له، لهذا السبب، أن يكون ساذجًا جدًا بحيث يفترض أن النص نفسه يكشف هذه الميثيمات له، وأن نظريته الخاصة لم تؤثر في نتائجه.

إن العلوم نفسها أنواع من التأويلات. ولا تعد هذه المسألة مشكلة للعلوم الطبيعية، وذلك للاتفاق العام حول ما يشكل موضوع البحث. إلا أن البحث الأدبى، وعلى العكس من تصور ريكور، ليس قوسًا بل حلقة. فهو لا يعد بداياته مسلما بها لأن هذه البدايات تحديدًا، هي ما يحاول البحث بحثها. فواقع المنص ليس من المسلمات، بل هو ما يحاول التفسير أن يفك مغاليقه. ومع ذلك، حتى هذه الفكرة التي ترى أن التفسير يفك مغاليق الواقع هي فكرة مضللة لأن الشعر لا يناظر الطبيعة تمامًا. ولذلك يوحى رأى هولدرلين بالشعر أن المعنى الشعرى يرفض

ويتعالى على الجهود التى تعرى واقعًا ضمنيًا معينًا، أى: واقع محدد، هـو معنــى أحادى.

فهل تعانى نظرية التأويل الهرمنيوطيقية ذاتها من مشكلة "البداية " Anfang يعتقد غادامير أنها لا تعانى ذلك، ويرتبط سبب ذلك بالمشكلة الثانية التى تصحب هرمنيوطيقا ريكور البنيوية - أي: مشكلة الملاءمة إذ تغترض نظرية التأويل ذات الافتراضات السايكولوجية المسبقة أنه طالما كان النص إبداغا لوعى فردى آخر، وأن المؤول نفسه هو وعى فردى، لذا فإن ميدان الاهتمام المشترك، أى سباق الخبرة المشترك هو الذي يحدد الاختلافات التاريخية أو الثقافية. وتؤدى الشكوك حول هذه الافتراضات إلى التحول إلى الشكلانية حد التطرف، أى إلى الأمل بمنطق، أو حتى بعلم، التأويل يكون طريقة للحيلولة دون الاعتباطية. إلا أن النزعة العلمية [العلموية] يربط عالم النص بعالم المؤول. وتبدأ اعتباطية الملاءمة العلمية بإظهار نفسها في يربط عالم النص بعالم المؤول. وتبدأ اعتباطية الملاءمة العلمية بإظهار نفسها في تعددية " المقاربات " إلى النص والبني. ويظهر عند محاولة تحاشي النسبية نوعًا جديدًا من النسبية. ويتضح ذلك في رأى ليفي شتراوس القائل أن البني هي أساطير، وأنه لا بد من فسح المجال أمام نطاق واسع من التحليل البنيوي، بدء بمستوى العناصر غير المدركة حسيًا تمامًا حتى مستوى التعميمات المتعلقة بالظرف الإنساني، كما ينبغي الاعتراف بأنها ذات موثوقية متساوية.

ومن الممكن أن لا يؤدى التراجع العلموى إلى الاعتقاد بالموضوعية التامسة للمنهج سوى إلى رأى مغلوط بطبيعة الفهم والتأويل. وقد جاء إيحاء هذه المسالة المهمة مجددا من العنوأن الساخر لكتاب غادامير "الحقيقة والمستهج". فالسخرية مقصودة لأن الرؤيا التأويلية تزعم عدم إمكانية المنهج ضمان الحقيقة. فالفهم ليس مسألة اكتساب معرفة حقيقية بشأن واقع معطى سلفًا، بل على العكس من ذلك، فهو بحد ذاته حدوث متحقق، أى: شكل من أشكال الفعل والخلق الذي ينطوى على نتائج من ذاته ولذاته.. وأن، خطة غادامير الأصلية، الرامية إلى إعطاء كتابه العنوأن الآتى: Verstehen und Geschehen (وربما يمكن ترجمته على نحو أفضل إلى "الفهم والحدوث" على الرغم من صعوبة ترجمة موجمة هرمنيوطيقاه الفلسفية مصطلح تقنى في فلسفة هيدغر اللاحقة) تعد خطة توحى بقوة هرمنيوطيقاه الفلسفية واتجاهها، بإيجابية أكبر.

وبخصوص نظرية الفن على وجه التحديد، يؤكد غادامير أن الصدام مع الفن ليس مسألة لا مبالاة جمالية بـل هـو " WM 520). فالمقصود بالضبط من الحدوث والفهم (500 WM). فالمقصود بالضبط من برهان غادامير على أن الفهم والحدوث مرتبطان ارتباطًا وثيقًا هو أحداث شرخ، ولتبيان حدود الرؤية التكنو –علمية الحديثة وإيمانها بحقيقة المنهج الموضوعي تمامًا. إذ يتطلع الافتراض العلمي لإمكانية المحايدة والموضوعية ونقطة الانطلاق المحايدة إلى حقيقة أن الرأي العلمي ما هو إلا موقف واحد ممكن، وأن بالإمكان وجود تعارض أساس بين السباق الذي يشتمل رؤية تكنوح علمية والسياق الذي لا يمتلك مثل هذه الرؤية. ويوحي البرهان التأويلي ضمنًا أن الدراسات الأدبية هي بالدرجة الأساس ليست " علمية " وخطية بطبيعتها، بل هي تاريخية وحلقية (ليس بمعنى الحلقة الفاسدة). فهي تاريخية لا لأنها معنية بالماضي حسب، بل لأنها تتناول النتائج التاريخية للصدام مع عمل الفن أيضًا. وتحدث الحلقية في الضرورة المتواصلة التي تستدعي إعادة التفكير بتلقي العمل الفني بسبب التغيرات في موقفه التاريخي.

ويتمثل خطأ الموضوعية الخطية الأساسى بأنها تنسى هذه التاريخانية وتفترض أن معنى النص معطى، أى: موجود فى ذاته، بحيث لا يحتاج إلى كشف. ويعتقد غادامير أن "على الهرمنيوطيقا أن ترى عبر دوغمائية المعنى القائم بذاته، بالقدر نفسه الذى يتوجب على الفلسفة النقدية فيه أن ترى عبر دوغمائية التجربية " (WM 448). إذ أن النظرية الهرمنيوطيقية ذاتها ليست دوغمائية كهذه:

إن حالة الوعى الهرمنيوطيقى التى تكتمل فيها التجربة التأويلية، تكون مختلفة تمامًا. فهى لا تعرف الانفتاح اللامتناهى لحدوث المعنى الذى تشترك فيه.. ولا يوجد وعى ممكن – وقد أكدنا ذلك مرارًا، كما أن تاريخانية الفهم تعتمد ذلك أيضًا. ولا يوجد وعى ممكن، حتى أن كان وعيًا لا متناهيًا، يتضح فيه المضمون الذى أفل فى ضوء الأزل. وتعد كل ملاءمة مختلفة تاريخيًا – وهذا لا يعنى أن كل ملاءمة ستكون سجلاً معتمًا للشيء نفسه: بل على العكس من ذلك، فكل واحدة منها تمثل نجربة وجهة النظر حول الموضوع ذاته" (448 WM).

وبهذا المعنى، لا يمكن لأية ملاءمة أن تدعى أنها الملاءمــة الموضــوعية والصحيحة الوحيدة، فهى تكون مفيدة فقط لوقت وغرض معينين. ويتمتــل الخطــا الكامن وراء المفهوم التقليدى للملاءمة فى أنه يفترض أنها نابعة مباشرة من تفسير جوهرى سابق، وأن التطبيق المضمن فى ملاءمة التفسير (أى فى المحاولة الواعية لتحديد صلة التفسير بالاهتمامات الحالية) لا يغير موضوعية التفسير الجوهريــة. ويعترف برهان غادامير بان التطبيق المضمن فى عملية التأويل ليس محض جهـ حديث، بل هو فعال ضمنًا فى بدايات مواجهة النص الأدبى والماضـــى التــاريخى على وجه التحديد.

وبذا فإن احتمال الفهم التاريخى الهرمنيوطيقى يجعل مثل هذا الفهم مختلفًا عن الملاءمة العلمية: إذ ينبغى على الفهم التاريخى أن يتحدى، باستمرار، فاعليت وافتر اضائته الخاصة. والأهم من ذلك أن تحليل غادامير يكشف الكيفية التى يتطلب فيها الفهم الهرمنيوطيقى فهما ذاتبًا. فلكى يُفهم الماضى، ينبغى لنا أن نحاول فهم افتر اضائتا وأحكامنا المسبقة لغرض إدراك الكيفية التى تتوسط فيها هذه الأمور ادراكنا الحسى للماضى. وفي الوقت ذاته، نظرًا إلى أن من غير الممكن فهم الماضى الا باكتساب بعض المسافة عنه، يمثل البحث في الماضى خطوة أساسية للتوصل إلى فهم الحاضر وتلازمه في التراث. ولا تعد بدايات التفكير الهرمنيوطيقى مثيرة للمشكلات بالطريقة نفسها التى تثيرها بدايات العلم، حيث لا تشرك هذه الاستهلالات من غير بحث وتمحيص، بل لابد من إعادة النظر فيها باستمرار. ولعل نظرية التأويل الوضعية، باعتقادها بمطلقية بدايتها وبموضوعية منهجها التامة،هي التي تواجه مثل هذه الصعوبة.

إن إصرار غادامير على أن كل ملاءمة يتحكم بها موقفها التاريخي وأنها متناسبة معه، لا يجيب بالتأكيد عن الأسئلة جميعها التي أثارتها مشكلة الملاءمة حتى مع تأكيد أن تفسيره يقدم فهما ذاتيًا منهجيًا خاطئًا لعلاقة التأويل بالملاءمة. وتبقى بعض المشكلات قائمة. فهل بالإمكان وضع نص محايث موضع أي سياق تأويلي بأي صورة كانت؟ وما هي حدود السياق؟ وهل يكون السياق واسعًا أكثر مما ينبغي أو ضيقًا أكثر مما ينبغي؟ وما مدى التزام السياق التاريخي للنص بالتأويل؟ وما هي العلاقة التي تربط التأويل الأدبي والتاريخ الأدبي؟ فقى الوقت الذي قد لا يتمكن فيه غادامير مطلقًا من الإجابة عن هذه الأسئلة إلى حد الإرضاء

التام للفرد الموضوعي، إلا أنه يستطيع تقديم البراهين التي تُنصف معظم حدوس الناس حول تاريخانية التأويل.

#### رابعًا - تاريخانية التأويل

يمكن تلخيص إطار موقف غادامير حول مسائل المحايث والتاريخانية والسياق على نحو دقيق. فهو لا يتردد في القول أن سياق تأويل النص المحايث هو سياق المؤول. وهذا لا يعنى أن التأويل اعتباطي أو ذاتي طالما أن سياق المؤول نفسه يتحكم به التراث الذي نبع منه، كما أن النص جزء من هذا التراث. ومن غير أن ينطوى الأمر على مفارقة، يمكن القول أن النص المحايث خال من السياق وموثوق بالسياق معًا. فهو خال من السياق بمعنى أن النص يكون إحالته الخاصة، وهو موثوق بالسياق بمعنى أن النص يبدو لقرائه في أفق الاهتمام، أي في سياق يجلبه القارئ ضمنيًا إلى النص. ويمكن نتقيح مثل هذا السياق في ضوء النص، إلا يجلبه القارئ ضمنيًا إلى النص. ويمكن نتقيح مثل هذا السياق في ضوء النص، إلا أنه سيكون جزئيًا [متحيزًا] دائمًا بسبب اللاتساوق الأساس بين محايثة لغة النص والتاريخانية الضرورية لظهور معنى اللغة في الفهم التأويلي.

ان هذا الإجمال والتوسع في صياغة غادامير يأخذ بالحسبان عددًا من العناصر المهمة في النظرية الهرمنيوطيقية، ولكن ينبغي التشديد على اثنين منهما لتبيان السبب في أن الفهم التاريخي ليس ذاتيًا ولا مستحيلاً. وهذان العنصران هما مفهوما غادامير لانصهار الآفاق Horizontverschmelzung والوعي الهرمنيوطيقي، ويقصد بالأول توضيح إمكانية الفهم التاريخي في حين يصبح الثاني مفهومًا هاديًا للتأويل السليم.

فمفهوم انصهار الأفاق Fusion of horizons هو الدليل الذي قدمه غادامير للعرض السايكولوجي للفهم التاريخي، ويعد مصطلح " أفق " محاولة لوصف موقعية التأويل أو طابع موثوقية سياقه، ويؤكد غادامير، على العكس من الأديب أو الوضعي الذي يعتقد أن ملاحظته محايدة، إن إدر اك الفرد الحسي لموقف آخير يكون محمّلاً، دائمًا، بفهم مسبق لموقفه الخاص، ومع ذلك، لا يعد المؤول محددًا، على نحو استثنائي، بالسياق أو الموقف الذي كان لديه قبل مقاربة النص، فغادامير عارف أن التفسير الساخر الذي قدمه فريدريك شيغل لمنطق النقد التاريخي عارف أن التفسير عيقة " المألوف"، بحسب تعبير شليغل: "حقيقة المألوف هي أي مكان آخر، نظرًا كل طريقة معنا وحولنا هي الطريقة التي لابد أن تكون في أي مكان آخر، نظرًا

إلى أن كل ذلك طبيعى جذا". (١١) ويؤكد غادامير أن الأفق ليس مغلقا، بــل مرنّا ومفتوحًا يتحرك معنا مثلما نتحرك نحن فيه " (288 WM). وفضلاً عن ذلك فــإن الأفق هو، بالتحديد، ما يسمح بظهور الفروق بين القريب والبعيد والكبير والصغير (286 WM). كما يضطر الموضوعي إلى القيام بمثل هذه التفريقات – على سبيل المثال، في اختياره لما يراه دليلاً، أو في قراره بشأن ما هو مهم وما هو غير مهم. وهو لا يقوم إلا بخداع نفسه عندما يعتقد أن أفقه أو سياقه الخــاص لا يــؤثر فــي تفسيره. فمن المستحيل فصل ذات المرء فصلاً تامًا عن أفقه. ومن ناحية أخرى أن اللحظة الماضية التي يهتم بها المرء لابد أن تكون محصورة في الأفق أيضاً. فهل ينتج عن ذلك استحالة فهم الأفق تمامًا؟ لا يوجد هنا أي إيحاء، كالذي نجـده فــي ينتج عن ذلك استحالة فهم الأفق تمامًا؟ لا يوجد هنا أي إيحاء، كالذي نجـده فــي غادامير ينفي إمكان معرفة الماضي " بحد ذاته " (بكل ما في عبارة " إمكان معرفة غادامير ينفي إمكان معرفة الماضي " بحد ذاته " (بكل ما في عبارة " إمكان معرفة أن من معنى)، بغض النظر عن أي توسط أو إفساد من جانب الحاضر، إلا أن فهــم أفق الماضي يصبح ممكنًا مع فكرة أن الأفق مرن ومفتوح.

يمكن توسيع أفق المؤول ليشمل أفق الماضى، (ومع ذلك ينبغى عدم الخلط بين انصهار الآفاق هذا مع ملاءمة الماضى تماماً ضمن حالة المرء نفسه، ولا مع معرفة الماضى كما كان أمام نفسه، إذ ينتج عن الانصهار أفق جديد. فمن ناحية، يشتمل الانصهار على توسيع نطاق الأفق الحالى - كما يقال غالبًا عن الدراسة للتاريخية بأنها ترفض بعض التحيزات وتحض على التسامح. ويشتمل، من ناحية أخرى، التركيز على أفق الماضى بطريقة تصبح فيها الأشياء التي كانت محض رموز، عوامل محددة في ذلك الأفق - وربما يحدث هذا بسبب حوادث لاحقة ويؤكد غادامير أن فهم الماضى يضارع فهم شخص آخر (مثل: أنت) قدر ما كان وضع نفسك في محل الشخص الآخر Sichversetzen لا يعني مطلقاً أنك تتغاضى عن نفسك في محل الشخص الآخر المرء على فردية الشخص الأخر عن نفسك المرء على الأول على الثاني، غير القابلة للتحول، عليه أن يحترمه مثلما يحترم نفسه. ويشتمل الأول على الثاني، أي: استحضار المرء لنفسه في موضع الشخص الآخر لا يولد الفهم المنشود للمشكلة المطروحة، أي مشكلة مادة الموضوع.

ومع ذلك، يوجد ضمن الأفق الأوسع وعى بالاختلافات بين الآفاق السابقة كما يمكن أن يكون هناك إدراك مفاده أن فهم الماضى مشروط بالحاضر. وللذلك، رغم مما يعتقده أحدهم من أنه قد كسب فهما جيدًا للماضى كما تبدى لله، إلا أن عليه أن يدرك أن هذا الفهم ما يزال مشروطًا بالحاضر – أى ما يزال مشروطًا به تاريخيًا. ولهذا السبب يعد التأويل غير كامل [ناقص] بالضرورة نظرًا إلى ضرورة الإجابة عن المزيد من الأسئلة المتعلقة بموقف المرء الخاص وذلك لمعرفة الكيفية التى تؤثر فيها على تساؤل المرء الخاص عن الماضى. فضلاً عن أن التأويل مشروط بحد ذاته – أى، يتحكم به موقفه التاريخي الخاص واهتمامات معينة. وأن هذه الاهتمامات، وهذا الموقف تحديدًا، سوف يطرأ عليها التغيير. ويطلق غدامير على هذا الوعى المزدوج تسمية الوعى [أو الإدراك] الهرمنيوطيقى. (١٧) ويتمتع هذا المفهوم بقوة نقدية لأنه يشير إلى طبيعة التأويل السليم: "ينبغي على التفكير التاريخي حقًا أن يفكر أيضًا بتاريخانيته" (WM 283).

ويثير غادامير نفسه سؤالاً يتبادر إلى الذهن على نحو طبيعى: لماذا نتكلم عن انصهار الآفاق ولا نتكلم عن محض بناء أفق جديد؟ فقد أسىء فهم مصطلح الانصهار إذا ما أعتقد، كما تشير بعض تفسيرات غادامير، أن الانصهار هو التوفيق بين الآفاق، أى: تسوية الاختلافات التاريخية والمنظورية. ورغم أن غادامير يركز على تمخض أفق واحد (288 WM)، ينبغى لنا أن نتذكر أن الأفق في حالة جريان دائم وأن هناك توتراً في الوعى التاريخي بين الوعى التاريخي في حالة جريان دائم وأن هناك توتراً في الوعى التاريخي بين الوعى التاريخي اللماضي) والأفق الحاضر المحدد. ويكون فهم الماضي، بوصفه مختلفًا عن الحاضر، أمراً مستحيلاً فعلاً من غير مثل هذا التوتر، فهو بالتحديد ما يسمح لنا أن نكون واعين بفهمنا المسبق بأنه فهم خاص بنا.

إن هذه المناقشة للفهم التاريخي توسع نفسها على نحو طبيعي تمامًا لتشمل الفهم النصى، لأن معظم نصوصنا (و إلى حد ما نصوصنا جميعها) تعبود إلى الماضى، حتى إن كان الماضى القريب، ويمكن تقديم حالة ممكنة يقال فيها أنه لا يوجد نص معاصر على الإطلاق. ولعل لمثل هذا القول قيمة توجيهية قليلة طالما أنه يجعل نطاق الحاضر ضيقًا جدًا على أي غرض علمى. ومع ذلك يُعد الماضى في متناولنا دائمًا على شكل نص فقط، كما أن الماضى القريب أيضًا يكون مباحًا

لنا فقط فى تقرير يتضمن اختيار دليل يعتمد قرارًا حول تحديد ما هو المهم، ولهذا يعد الماضى "قصة " story إلى حد ما.

ولذلك هناك اختلاف ملموس بين هذا الأفق التاريخي والأفق الحاضر في السوعي الهرمنيوطيقي، إذ أن الأول مكتوب في حين أن الثاني له يكتب بعد. وقد أكد غادامير (١٨) أن الكتابة أساسية للفن كله لأنها تتضمن تطابقًا كليًا في القصد والمقصود، أي تتضمن الكفاية الكلية للمعنى. وفي الوقت الذي لا يعد فيه الفن كله متحولاً بالضرورة إلى كتابة، فإن الفن يتطلع إلى الغاية التي تظهرها الكتابة، وهذه الغايسة هي "أن تكون ما تقصده". وتتمتع الكتابة الأدبية بالأسبقية لأنها تمثل شكل الكتابة المتطرف، تبعًا لمنظور غادامير الأنموذجي. ويرى غادامير أن الكتابة الأدبية هي الكتابة الأغرب إلا أنها في الوقت نفسه أكثر أشكال الكتابة احتياجًا للتأويل ففي تأويلها يمارس حق مطالبة الماضي بالحاضر تمامًا (156 WM). وبذا يصبح تأويل النصوص الأدبية باراديمًا لتأويل النصوص الأخرى، التي من بينها النصوص التاريخية.

فالكتابة بالتحديد تستحق ربط الماضى بالحاضر فى تراث ما. ولا يعد النص محض قطعة من الماضى بل يظل يتمتع بالمعنى كلما قرأه أحد. ويستم ردم الهوة التاريخية بين الماضى والحاضر بعلاقة المؤول والنص التى تمثل ظاهرة اللغة، أى ظاهرة التاسين [اللسانية]. ويرى غادامير أن الظاهرة التسى يستقصيها التساؤل الفلسفى – سواء أكان الموضوع أدبيًا أم تاريخيًا أم تشريعيًا أم أى شسىء آخسر هى اللغة ذاتها.

وعند هذا الموضع، تحديدًا، يقترب تحليل غادامير باللغة من تحليل هيدغر افترابًا شديدًا. فاللغة تكون تاريخية، إلا أنها تاريخية بطريقة تكون فيها مصدرًا لما يكون تاريخيًا. وترتبط لغة معينة بموقف تاريخي معين. ويقصيد " باللغية " هنا الطريقة التي يواجه بها الموقف، والطريقة التي تصاغ بها المشكلات، والطريقية التي يُستبق بها المستقبل. إلا أن هذه اللغة يكتشفها في نصص ما أو مجموعة نصوص مؤول يتكلم لغة مختلفة. ولذلك يمكن أن نعد هذا الاختلاف التاريخي اختلاف البين اللغات. ولكن ماذا بشأن اللغة التي تتوسيط هذه الاختلافات؟ فمن الواضح أنه من خلال اللغة فقط يمكن مقارنة الاختلافات ولذلك تعد اللغية عاملاً رئيسًا في اتصال التراث الذي يربط الماضي بالحاضر. ومع ذلك لا تتغلب اللغية على الاختلافات ولا تردم الفجوة التي بينها تمامًا لأنها تسلط الضوء على سيمات

معينة في كل عالم أو أفق وتخفى السمات الأخرى. وعلى هذا الغرار، ينبغى النص نفسه العمل بالطريقة نفسها لتوضيح بعض سمات الموقف الفعلى التى ربما كانت محض رموز معتمة سابقًا، وإخفاء السمات الأخرى في الوقت ذاته. لذا، فاللغة مرسخة في التاريخ قدر ما تكون محددة بالجزئيات ولا تستطيع مطلقًا كشف الكل كما هو. وفي الوقت نفسه، تعد اللغة ماهية التاريخ لأن عملية الكشف والإخفاء هذه هي التي تتطلب المزيد من التفسيرات والمزيد من الأفعال actions. فالتفسيرات والأفعال مرتبطة معًا، لأن الفعل يُتخذ بحسب التفسير المعتقد، في حين أن التفسيرات، بحد ذاتها، تعد أفعالاً لأنها ترتب الموقف، وتغيره في بعض الأحيان.

وبسبب الإصرار على الصلات التاريخية المتبادلة بين مفهومي اللسانيات والتاريخانية، يمكن للنظرية الهرمنيوطيقية تسوية النزاع، الواضح في هذا الفصل، بين محايثة النص الشعرى وتاريخانية التأويل. ولا يوجد تناقض عندما نؤكد أن بعض النصوص تحتاج إلى أن تعامل كما لو أنها محايثة تمامًا، وأن تلك النصوص يمكن أن تظهر لنا فقط في المنظور الجزئي للتأويلات غير الوافية. إذ أن كلاً من الشعر والتأويل يكونان تاريخيان تمامًا في طبيعتهما. وحالما تكتب لغة النص فإنها تتحرر من الضوابط التي كانت هذه اللغة تتصور وفقها أصلاً. كما يمكن أن يكون لأى فعل نتائج تتعدى توقعات الفاعل نفسه، ويمكن لهذه النتائج أن تفسح المجال أمام الحاجة إلى الأفعال الأخرى التي لم يتوقعها الفاعل. وأن ما ينطبق على النص الشعرى ينطبق تمامًا على النص التأويلي وقد يبدو أن التأويل يسلط ضوء جديدًا على النص الشعري، ولكن مع مرور الزمن، قد يظهر أن الجوانب الأخرى للشعر قد برزت، أما بسبب سطوع الإضاءة التأويلية أو بسبب الظلال المتسببة عن زاوية السقوط. ولهذا تميل محايثة النص الشعرى إلى أن تكون اسما آخر لتاريخانية التاويل وأن النص الشعرى الذي يتعالى على أفهام تأويلية معينة يقودنا إلى أن نطلق عليه تسمية النص المحايث. ومع ذلك، من الخطأ الاعتقاد أن هذا التحايث يوحى بتعال يتجاوز التاريخ أو أنه خارج نطاق التاريخ - متجها صوب الأزل، على سبيل المثال. بل، نظرًا إلى أن التعالى مربوط بتاريخ الحوار مع القصيدة، لذا فإنه يتوغل في التاريخ، أي يتجه نحو سياق تأويل آخر.

وعندئذ، يؤمن الموقف التاريخي أن التأويل ليس محض طريقة ممكنة للارتباط بالقصيدة، وإنما هو الطريقة الضرورية لها. فلكي تفهم القصيدة، وإنما هو

ينبغى أن تربط فى حوار يخلق سياقًا أو معنى - أى ينبغى لها أن تؤول. وهكذا يكون التأويل أمرًا حتميًا.

#### الهوامش

- (۱) "في الوقت الذي يوشك الشاعر فيه على الشعور بنبرة صافية لإحساسه الحقيقي المتردد صداه في رحبات حياته الباطنية والظاهرية، ويقلب طرف في أرجاء عالمه متفحصنا، يبدو ذلك كله جديدا وغامضنا... أي، حاصل خبراته، معرفته، أفكاره، الفن والطبيعة.. كما تتجلى في باطنها وظاهرها ثم يذهب ذلك كله أدراج الحياة على نحو غامض وغير معقول. والمهم هنا أنه لا يقبل بأي شيء في هذه اللحظة، إذا اقتضى الأمر، ولا ينطلق من أي شيء إيجابي يقول له أن الفن والطبيعة كانا كما تعلمهما سابقًا ورآهما قبل أن تكونا له بصفة لغة". هذا النص، الذي ورد بالألمانية أصلاً، اقتبسه غادامير عن: له بصفة لغة". هذا النص، الذي ورد بالألمانية أصلاً، اقتبسه غادامير عن:
- Speech and Phenomenon, and Jacques Derrida. "Difference", in (۲) Other Essay on Husserl's Theory of Signs, trans, David B. Allison (Evanston: Northwestern University Press, 1973) P. 73
  وسنشير إلى هذا الكتاب من الآن بالرمز SP.
- J. Derrida, De La Grammatologie (Paris: Les Editions de Minuit, (۳) .DLG وسنرمز له من الآن فصاعدًا بالرمز 1967), P. 73
- Maurice Blanchot, L'espace Littetaire (Paris: Gallimard, 1955); (٤) see: Roland Barthes in "Sur Racine" and "Writing Degree Zero".
  - In J. Derrida, L'ecriture et la difference (Paris: seuil, 1967). (°)

    ED وسنرمز له من الأن بالرمز (۵)
    - (٦) للإطلاع على مناقشة مفصلة لهذه المسألة، ينظر:

Marjorie Grene, "Life. Death and Language: Some thoughts on Wittgenstein and Derrida", Philosophy In and Out of Europe (Bekeley, Los Angeles, London: University of California Press, 1967), esp. P. 148.

Paul Ricoeur, "Qu'est - ce qu'un Texte? Expliquer et (Y) comprendre", in Hermeneutik und Dialektik, II (Tübingen: J. C. B. Mohr, 1970),181-200.

(سنرمز لهذه المقالة من الآن بالرمز " QT").

- (٨) ذكر غادامير فرقا مشابها في مؤتمر عن الهرمنيوطيقا عقد في نيويورك في كانون الأول ١٩٧٠، وركز عليه آنذاك إزاء فرق ريكور، الذي كان حاضرًا في المؤتمر أيضنا وتكلم فيه. وفي الطبعة الجديدة من "الحقيقة والمنهج" استعمل غادامير مثل هذا الفرق حينما تعامل مع تلك النصوص الأدبية التي تتعالى على سياقها التاريخي الأصلى وتتحدث إلى الأزمنة التي تليها على نحو أصيل ومعاصر (WM 538 ff). ويطلق غادامير على هذه النصوص تسمية " النصوص السامية " لكنه كان يستطيع أيضنا التحدث عنها بوصفها نصوصنا "محايثة". وربما كان للمصطلح الأخير ضرر الإيحاء بأن العمل الفني مستقل عن تاريخ أثره، إلا أن المناقشة اللاحقة ستبين أن مثل هذا الفهم لل " محايثة " لا يتولد بالضرورة، أما مصطلح " سام " فله ضرره الذى يتمثل في أنه لا يطبق على النصوص الأدبية أو الشعرية. (فثمة نصوص تكون سامية بسبب آثارها - مثل الصيغ العلمية الشهيرة أو الخطب السياسية أو معاهدات السلام - لكن لا توجد نصوص أدبية سامية). وهنا مجددًا نقول أن مصطلح " محايثة " هو المفضل لأنه المصطلح الأكثر شيوعًا في نظرية النقد الأدبي الأنجلو - أمر بكية، ويستعمل يقصد قصر المناقشة علي الأدب، في حين أن سمو العمل يعد وظيفة العمل لا وظيفة العلاقة السببية بين النص والأحداث الأخرى التي لها طبيعة مغايرة (مثل الأحداث السياسية).
- Paul Ricoeur, "The Model of the Text: Meaningful Action (4)
  Considered as a Text", Social Research, 38 (1971), P.535
- (١٠) يقارن هيدغر في (Sein und Zeit see P.85) [الكينونة والزمن] بين العالم بوصفه المكان الذي يحصل فيه فهم الإنسان، وعالمية العالم worldhood of (أي الانكشاف الكلي الذي يمنح كيانات معينة داخل العالم معناها). ولا تعد عالمية العالم شيئًا يمكن الإشارة إليه، مثلما بإمكان المرء الإشارة إلى كيانات معينة، بل هو الكل الذي يتم افتراضه سلفًا في حقيقة تمييز معنى أو وظيفة أحداث معينة.
- Paul Ricoeur, "La métaphor et le probléme central de (۱۱) l'herméneutique", Revue philosophique de Louvain (Febuary), 1972, P. 93. 112.
  - Ricoeur, "The Model of the Text", P. 544, 548, 549 (17)

- G. W. F. Hegel, The Logic of Hegel, 2nd ed., trans. W. بنظـر: (۱۳) Wallace (London: Oxford University Press, 1904 [1962], P. 26 28.
  - Barthes, Critique et Vérité, P. 56 ff. (15)
  - Paul Ricoeur, "The Model of the Text", P. 554. (10)
- (١٦) ذكر ذلك غادامير في (344 WM) بقوله: "بديهية المألوف: كما تبدو لنا وعلينا، وهي بذلك موجودة في كل مكان، وهذا طبيعي و لا شك".
- (١٧) سنشير إلى هذا المصطلح بإسم "الوعى الهرمنيوطيقى" أو "الإدراك الهرمنيوطيقى".
- (١٨) في محاضرة ألقيت في جامعة بيل وأماكن أخرى في الولايات المتحدة عام ١٨) . WM 153 ff . قار ن: ١٩٦٨

# الفصل الرابع

#### الحقيقة والنقد

إن فكرة هولدرلين القائلة أن الشعر "يرى ببراءة جديدة" قد منحت اللغة الشعرية أولوية على طرق التكلم الاعتيادية المزدحمة بكثرة، فضلاً عن ذلك، فان الشعر لا يعد شكلاً من الأدب الخيالي حسب، بل إنه يتمخض عن اتصال الساعر المباشر بالآلهة وتوسطه بينهم وبين البشر العاديين، ومثلما تشير الشذرة التي تقول في مطلعها "كما لو كنا في يوم عطلة" فإن المهمة الشعرية تكون محفوفة بالمخاطر لأن الشاعر يقف خلوا من الحماية أمام رؤيا قد تعيق عودته إلى العالم والإسهام بالسلام الذي يتولد عبر أغنيته:

فوق ذلك، ينبغى لنا وأنتم الشعراء الوقوف حاسرى الرؤوس تحت عواصف الرب الرعدية كى نمسك شعاع الرب بأيدينا ولنقدم الهبة السماوية إلى الناس مغلفة بأغنيتنا(١)

إن القول أن الشعر يعد " هبة سماوية " himmlische Gabe يُـوحى أنـه قول قوى وحقيقى، معًا. فما طبيعة هذه الحقيقة؟ يذكر شوبنهور أن حقيقة الفن هى حقيقة ما وراء تاريخية transhistorical، بمعنى أنها أزلية وسماوية، تمثل تعليقًا للإرادة الدنيوية. ويرى هبدغر أن الحقيقة تاريخية على نحـو راديكالى، ويؤكـد غادامير أيضًا أن الوعى الجمالى مرتكز على الوعى الهرمنيوطيقى - التاريخى كما أنه يكون ممكنًا من خلاله ينظر: (157 WM). ومع ذلك يبـدو أن الموقف الهرمنيوطيقى يتخلى للموقف الجمالى عن الأساس اللازم لحقيقة الفنن وحقيقة تأويلات الأعمال الفنية. وأن التخلى عن الحقيقة يعنى التخلى عن النقد - أى، نقـد تأويل معين لتأويل آخر، والنقد الضمنى في المقارنة بين العالم المثالى للعمل الفنى والعالم الحقيقى، بعبارة أخرى، الماضى والحاضر. ويبدو أن البديل عـن خطـر " والعالم الحقيقى، بعبارة أخرى، الماضى والحاضر. ويبدو أن البديل عـن خطـر " مساوية " هو الهاوية العدمية التى تحف بالنسبية التاريخيـة التـى تعـد مساوية ذلك البديل في الخطورة.

وتنبع الصعوبة الكبرى عند تفسير النظرية الهرمنيوطيقية من ضرورة تمييزها من كل من المثالية الميتافيزيقية ومناقشة مناهج أو إستراتيجيات نقدية أدبية معينة. إذ تشتمل مناقشة المنهج على مناقشة كيفية قراءة كتاب ما أو الجدل حول مزايا "المقاربات" المختلفة. ومن ناحية أخرى ينبغى أن تكون مناقشة المنهجية أكثر تجريدًا وفلسفية لأنها تنتمي لمستوى نظرية المعرفة والفهم، ولا يمكن إبقاء هذين المستويين مُتميزين بسهولة لارتباطهما الوتيق. فطبقًا للمفهوم الهرمنيوطيقي للفهم تكون هناك دائمًا ضرورة لمقاربة معينة من النص، أي لسياق تأويلي معين، كما يكون الوصول إلى النص منظوريًا ومتحيزًا [جزئيًا[دائمًا نتوسطه الإفهام المسبقة والانحيازات أو الأحكام المسبقة. والسؤال هو عما إذا كان هذا الزعم المنهجي يتحكم بالمناقشة النقدية لكل من شروط الفهم التأويلي ومعايير هذه التأويلات، على الرغم من أن هذه المعايير هي التي تمكن من التمييز بين المقاربات الأكثر ملاءمة. ويُركز نقاد موقف غادامير على إمكانية مثل هذه الشروط والمعايير تحديدًا، فهم يرون في هر منبوطيقا غادامير خطر النسبية التاريخية. والختبار موقف غادامير إزاء هؤلاء النقاد ينبغي إثارة بضعة أسئلة وتوضيحها: فهل ينتج عن جدل غادامير (القائل بضرورة استحضار النص الشعرى إلى السياق التأويلي الذي تحدده إمكانات تكون ضمنية في موقف تاريخي - ثقافي معين) أن يكون معنى النص الشعري غير محدد؟<sup>(٢)</sup> وهل يعيق مثل هذا القول مختلف " مقاربات " النص المتنافسة، أو "سياقات " التأويل المصطرعة؟ وهل أن الموقع التاريخي الهرمنيوطيقي يبنى التأويل بطريقة يكون فيها نقد تأويل ذلك الموقع وأيدلوجيته مستحيلين؟ هذه هي أسئلة المنهجية. ورغم أن الإجابة عن مثل هذه الأسئلة لا بتقدم منهجًا جديدًا أو مقاربة جديدة للنصوص، إلا أنها تنطوى، مع ذلك، على نتائج عملية تتعلق بفهم ما يتضمنه التأويل.

وبينما كانت القضية المركزية التي تناولها الفصل السابق هي إمكان التأويل، سيهتم هذا الفصل بإمكان النقد. إذ لم تُثَر قضية النقد في مجال الاهتمام بإمكان نقد تأويلات النص تحديدًا (ايميليو بتي) حسب، بل الاهتمام بإمكان نقد التراث ذات أيضنا وعلى نطاق أوسع، بعبارة أخرى إمكان نقد الايديولوجيات (هابرماز). وسنعرض هنا عددًا من هذه الاعتراضات على نظرية غادامير لتحديد المدى الذي يمكن فيه الإجابة عن هذا السؤال الفلسفي المتعلق بالنقد. وإذا كان بالإمكان إثبات أن النقد ممكن بحسب مذاهب النظرية الهرمنيوطيقية، فعندئذ يُسوع الحديث عن حقيقة التأويل – أي صلاحيته ومشروعيته على وفق الأسس الهرمنيوطيقية.

## أولاً - تاريخانية الفن

يزعم اوسكار بيكر، معترضًا على هرمنيوطيقا غادامير. زعمًا صحيحًا هو أن الهرمنيوطيقا تفترض سلفًا اعتقادًا أساسيًا بالتاريخانية بوصفها كينونة الإنسان المحققة، ويؤكد لمن يعارض هذا الاعتقاد أن الحجج الهرمنيوطيقية ذات فاعلية أقل. وربما لن يقتنع شوبنهور، مثلاً، بذلك، فضلاً عن أن بيكر لا يرى أى أسس للنزاع على هذا الاختلاف بين الاتجاه الجمالي والاتجاه التاريخي - الهرمنيوطيقي طالما يعتمد الجدل في النهاية على "نوع الإنسان، الذي يكون عليه الفرد". (٦) بيد أنه بالقدر الذي يكون فيه لهذه الاتجاهات نتائج مختلفة، فإن من الممكن، قطعًا، الجدل في مقبولية احدهما مقارنة بالآخر، واعتراضًا على الأطروحة الهرمنيوطيقية القائلة أن معنى الفن مشروط بتاريخ التلقي والتأثير الخاصين به فأن بيكر يفضل الاتجاه الجمالي الأكثر تقليدية، أي ذلك الاتجاه المستنبط من آراء كانت Kant في المسافة الجمالية، ومن اعتقاد شوبنهور بالطابع الأزلى فوق التاريخي لتاريخية الفن: للأعمال الفنية، ويقدم المثال الآتي المضاد للمبادئ الهرمنيوطيقية لتاريخية الفن:

إن المرء ينظر إلى الرسم إلا أنه لا يقرأه. وأن رسماً قديمًا على زهرية ما أو تمثالاً قديمًا إلا يعد نصا قديمًا؛ فنحن لا نعرف بعض الحضارات القديمة مثل الحضارة الكريتية Cretan أو الحضارة الهندوسية إلا من خلال اعمالها المشروحة التي "يمكن رؤيتها" ولكن لا يمكن قراءتها، لان الكلمات المصاحبة لها لم تعد غامضة الآن. فهل يعجز المرء عن الحكم على النوعية الجمالية لهذه الاعمال بسبب عدم امكان تأويل مضمونها الانساني - التاريخي حسب؟ (p. 230).

وثمة مثال مشابه لهذا إلا أنه من حقل آخر يقدمه فرانز فايكر الذى يصر على الاستقلالية الجمالية على الاستقلالية اللختبار الفنى مثلما يصر بيكر على الاستقلالية الجمالية للعمل الفنى. أن هذا الإصرار على الاستقلال يوحى بإمكان (أو بضرورة) تعليق الإدراك الهرمنيوطيقى للتاريخ الفعال والتأثير:

وبذا نجد في كل زاوية من زوايا تاريخ القانون نتائج ونصوصاً قد هجيع تاريخ آثارها لآلاف السنين أو أنه لم يبدأ سوى في اليوم الذي اكتشف فيه (مثلما حصل عند اكتشاف مسودات القوانين بالمصادفة أو معظم وثائق العقود، المكتوبة في الواح البردي، الاغريقية - المصرية أو الثقافات القانونية المدفونة أو الغريبة تمامًا).

ويعترف فايكر بضرورة وجود فهم مسبق معين يكون على شكل معرفة للغة والعلاقة بين الثقافات الأخرى، إلا أنه، مع ذلك يخالف غادامير في إصراره على عدم إمكان اتصال التراث الذي يؤثر في الباحث أو يشترطه، وعدم الحاجة إلى إشراك " التطبيق " في كل فهم وأثار هلموت كُون الذي يشاطر شليرماخر وبيكر رأيهما في أن القدرة على الحكم الصحيح تضيع عند التركيز على التاريخانية، اعتراضاً مشابها:

حينما تكون للإنسان "ماهية تاريخية" فعندئذ لابد من أن تكون معرفته، حتى فى مبادئها، مشروطة تاريخيًا، أو كما يقولون "مربوطة بنقطة استشراف معينة". لكن هل تستحق عندئذ أن تسمى معرفة؟ وهل يحدث حقًا اننا نكون عبر المنهج التاريخوغرافى محرومين من الحقيقة؟. (٥)

يؤمن كــُون أن المؤرخ الأوربى الذى ينشد معرفة حقيقة تاريخ منغوليا أو تاريخ قبائل الاسكيمو يمكن أن يدعى معرفة نزيهة موضوعية منظورية تمامًا.

ويرد غادامير شخصيًا على كُون، كما ينطبق هذا الرد أيضنًا على أمثال فايكر المضاد، فيقول:

إن تاريخ قبائل أسكيمو أمريكا الشمالية يكون مستقلاً تمامًا عن زمان وشروط دخول هذه القبائل في تاريخ العالم الأوروبي ومع ذلك لا يمكن للمرء إنكار حقيقة أن التأمل في التاريخ الفعال يمكن أن ينجلي قويا حتى

في ضوء هذه المهمة التاريخوغرافية. وإن أى شخص يقرأ تاريخ هذه القبائل المكتوبة قبل خمسين سنة أو مائة من الآن لن يجد أن هذا التاريخ قد عفي عليه الزمن لان هذا الشخص قد تعلم الكثير أو أنه أوّل المصادر على نحو أكثر صحة في غضون ذلك الوقت حسب، بل إنه سيكون قادرًا على أن يشهد على أن الناس في عام ١٩٦٠ قرأوا المصادر على نحو مختلف الناس في عام ١٩٦٠ قرأوا المصادر على نحو مختلف لأنهم كانوا متأثرين بقضايا أخرى، أي بتحيرات واهتمامات أخرى. (XVIII – WM XVII)

وأن الزعم القائل بأن الإدراك الهرمنيوطيقى ضرورى بسبب احتمال أن تنطوى النتائج على عيوب، أو احتمال أن تصبح القضايا عتيقة الطراز لا يدحض تمامًا اعتراضات فايكر وكون، فضلاً عن أن زعمًا كهذا لا ينصف مفهوم الإدراك الهرمنيوطيقى ذاته لأنه يشمل أيضنًا على الاعتقاد بقضايا معينة والالتزام بها بوصفها حاسمة لعصرها، ولكى نتحاشى جعل الهرمنيوطيقا عدمية جدًا، ينبغى لنا مواجهة الاعتراضات في ضوء القضايا الأكبر.

وينبغى لنا أولاً التركيز على حقيقة أن مفهوم الإدراك الهرمني وطيقى عند غادامير ليس معياريًا، إذ أنه لا يقدم منهجًا للفهم، ولا ينسب له غادامير مثل هذه الوظيفة. وكما تفيد رسالته إلى ايميليو بتى، فإن مشروعه يتمثل فى تحليل الكيفية التى ينبغى أن يعمل بها: "ينبغى أن يكون الحال، أو ما يرغب الفرد أن يكون فيم من حال، هو الاعتراف بما هو كائن بدلاً من الانطلاق مما يضنه الفرد أنها الحالة التى ينبغى أن تكون، أو الحالة التى يتمنى أن تكون". (484 WM) وعلى الرغم من أن غادامير لا يعزز أى منهج معين، نجده يعزز المنهجية قطعًا ويدحض أية مناهج بعتمد مناهج لا تاريخية.

ويعد كون وفايكر مخطئين حينما ينظران إلى مبدأ السوعى الهرمنيسوطيقى عند غادامير بوصفه منهجا ضمنيًا بدلاً من عده مبدًا منهجيًا. وعندما يعد هذا المبدأ منهجيًا يكون مسؤلاً عن كان معرفة مبادئ الفرد المشروعة أو الثقافية، ومن ثم تعليقها suspending عند حد معين. وبذا يُمكن هذا المبدا مسن الإمساك بنسوع المعرفة التي يخشى فايكر وكون ضياعه. ويؤدى . تعريق مستويات المنهج

والمنهجية إلى اعتبار ثان يعطى دعمًا أكبر لرد غادامير. فهل أن عبارة الواقع "statement of fact" لها الترتيب المنطقى نفسه الذى تمتلكه عبارة نظرية في السياقية التاريخية؛ ألا تعد الثانية عبارة ثانوية، بمعنى أنها تتعلق بالأولى؛ ولا يجادل التاريخانى، بالضرورة مسألة وجود وقائع بل يجادل مزاعم معينة قيلت فيها. وعلى هذا النحو، لا يمكن الاعتراض على المسألة التى مؤداها أن التاريخانى يعتقد يناقض نفسه حينما يقول أن "كل شيء تاريخي "على أساس أن التاريخاني يعتقد أن هذه العبارة صحيحة أزليًا. ويشير غادامير في مناقشة لليفي شتراوس ، WM أن هذه العبارة صحيحة أزليًا. ويشير غادامير في مناقشة لليفي شتراوس ، WM المنافرة التاريخاني لا تنطوى بالضرورة على مفارقة، ويضيف الملاحظة الهرمنيوطيقية الأتية لأطروحية التاريخاني:

إن القول بأن هذه الجملة القائلة، ("أن المعرفة كلها مشروطة تاريخيا") لن تعد جملة صحيحة. مثلما تعد صحيحة دائمًا، هو قول لا يمثل الأطروحة المقصودة ومن الأفضل للنزعة التاريخية التي تتناول الأمور بجدية أن تأخذ بالحسبان حقيقة أن الناس لن يتقبلوا هذه الاطروحة يومًا ما على أنها حقيقية، وسيكون تفكيرهم لا تاريخيًا (505 WM).

وبذا لا يتمثل أثر الهرمنيوطيقا في دعم "المحدثين" الذين يؤكدون أوليسة الحاضر على الماضي، في النزاع الكلاسيكي مع "القدماء" الذين يتخذون من الماضي نموذجا للحاضر، بل إن هذا الصراع يفقد قوته طالما أن الهرمنيوطيقا تبحث في إمكان وجهتى النظر هاتين، والصلة بين وجهتى النظر في المشروع المشترك للفهم الذاتي.

ولا تعد النتائج العلمية والحقائق التاريخية ذاتها واقعة تحت طائلة الهجوم إذ أن ما يتم رفضه هنا هو المنهجية اللاتاريخية، أى افتراض وجهة نظر خارج نطاق التاريخ. وبناء على هذا الأساس ينبغى لنا إهمال اتجاه بيكر الجمالى، إذ تبدو حجته القائلة أننا " نرى " أحد الرسوم القديمة ولسنا " نقرأه" وأن الرسم ليس نصا، صحيحة للوهلة الأولى. ويشتمل العمل الجمالى، مع ذلك، على فكرة مؤداها أن العمل الفنى يتعالى على أية سياقات معينة، فيتجلى لنا مباشرة كما هو في ذاته

بمعزل عن اهتماماتنا الخاصة. وحالما نريد فهم الكيفية التي يعمل بها العمل الفني (سواء كان قصيدة أم رسمًا) بصفة فن – بعبارة أخرى كيف يستحوذ على اهتمامنا ولماذا – فعندئذ تبدأ مهمة الفهم الهرمنيوطيقى. وتشتمل رؤية الرسم على مشروع بحث لكل من الرسم وانفسنا من ناحية ومعاييرنا وتوقعاتنا من أجل رؤية العمل بالصورة التي نراه بها، من ناحية أخرى. وينبغي لعملية الفهم الذاتي هذه أن تكون لسانية، إلى حد ما، لاشتمالها على عملية سؤال وجواب تؤدى إلى فهم متمفصل لسانية، إلى حد ما، لا يكون الرسم مختلفًا جدًا عن النص كما يبدو للوهلة الأولى، ولاسيما حينما لا ينظر إلى النص على أنه لغة " ميتة " أو " بكماء". وتعد الفقرة الأتية المأخوذة من مقالة غادامير الموسومة " الجمالية والهرمنيوطيقا " ردًا ضمنيًا على بيكر: (1)

إن العمل الفنى يخبر المرء بشىء ما، ولا يكون ذلك بالطريقة التى تقول فيها الوثيقة التاريخية شيئًا ما للمؤرخ. فالعمل الفنى يقول شيئًا ما لكل فرد كأنه قد قيل من اجله خصيصًا، أى كشىء حديث ومعاصر. فالمهمة إذن تقدم نفسها بأنها فهم لمعنى ما يقال، وجعل هذا المعنى مفهومًا للفرد وللآخرين. ويقع العمل الفنى اللالسانى، أيضًا، ضمن النطاق الحقيقى لمدى الانشطة الهرمنيوطيقية، ولابد من توحيده مع الفهم الذاتى لكل فرد (KS II 5).

وبذا، وطبقًا لما يقوله غادامير، لا يوجد تعارض مباشر بين الاتجاهين الجمالي والتاريخي، مثلما يعتقد بيكر، بل إن الاتجاه الجمالي هـو لحظـة الادراك الهرمنيوطيقي، أي أنه اللحظة التي تسمح لنا بأن نكون ماخوذين بالعمـل الفنـي بوصفه فنًا. وتكتمل هذه اللحظة الجمالية بالمهمة الهرمنيوطيقية - التاريخية الرامية إلى تحقيق فهم يكون ذاتيًا أيضًا. ونجد أن تفسير غادامير يجعل من الفـن يفـوق كونه ظاهرة ذاتية. فهو يسمح بتوسط التراث التاريخي والموقف الثقافي، وأن ما يعده العصر فنًا يكشف الكثير عن ذلك العصر.

# ثانيًا - الحقيقة الهرمنيوطيقية والمتعالية: كارل - أوتو آبل

لقد تعزز دحض غادامير للانتقادات السابقة حينما تجلت مسالة أخرى. وتعنى القضية الأساسية، التي يركز عليها هذا النقاش، بالمبدأ أو المعيار الدى يمكن من خلاله القول عن تأويل ما أنه حقيقي. وأن تركيز غادامير على تناهى الفهم التأويلي وموقعيته يجعل من الصعب رؤية الكيفية التي يمكن بها الرغم بالحقيقة أو الصلاحية وأن أحد المفاهيم التي ترد في تحليل غادامير، الدى جاء بصفة معيار، هو مفهوم "استباق الكمال " Anticipation of perfection ( WM ) Anticipation of perfection المسبق القائل أن العمل يجسد وحدة المعنى للكمال الدي يعزى للنص المحايث. ويرى غادامير أن هذا المفهوم لا يسمح بمحايثة النص فقط. يعزى للنص المحايث. ويرى غادامير أن هذا المفهوم لا يسمح بمحايثة النص فقط. بل بحقيقته أيضاً. بمعنى أنه يسمح بتعالى معنى النص من اجل مادة الموضوع: "هناك افتراض مسبق لا يتعلق بوحدة المعنى المحايثة التي توجه القارئ، حسب بل شمة توقع متعال للمعنى الذي يتولد عن علاقة حقيقة ما يقصد، وما يوجه تفهم القارئ باستمرار " (WM 278).

وقد اختلف ايميليو بتى مع غادامير فى هذه المسالة، بقوله "من الوهم الاعتقاد بان الكمال Vollkommenheit مسئول عن صحة الفهم" (٧) ويعتقد بتى، على غرار فايكر وكون، أن عرض غادامير لتاريخانية المؤرخ أو المؤول يبين بان على المؤرخ أن يعلق اهتماماته الخاصة كلها لتكون لديه معرفة نزيهة بقصد النص الأصلى، وطبقًا لما يراه بتى (ينظر: كتاب ايميليو بتى. 44 HMG بينغى إلا يكون لتوقعات المؤول أى أشر إلا بعد أن يحدث التفسير الموضوعي، لكن يبدو أن بتى قد أساء أيضًا فهم مفهوم " الوعى الهرمنيوطيقى "عند غادامير حينما وصفه بأنه يشير إلى المنهج وليس إلى المنهجية، فضلاً عن أن بتى، مثلما يبين رد غادامير الحاسم (ينظر: 4828 WM) ما يزال مأخوذًا بالنزعة السيكولوجية للافتراض المسبق القائل أن قصد المؤلف يشكل المعنى الأساس للعمل، وأن فهم النص إنما هو مواجهة ذهن ما بذهن آخر.

وبتبع كارل - أوتو آبل، في الأونة الأخيرة، أسلوبًا من النقد يشابه أسلوب بني إلا أنه أسلوب مرتكز على عرض الهرمنيوطيقا التي تتناول نظرية اللغة بجدية أكبر. (^) ويقترح آبل إنقاذ الهرمنيوطيقا من النزعة التاريخية النسبية من خلال القول بأن الأولى تعترف بتاريخانية التأويل حتى في الوقت الذي تغترض مفهومًا تنظيميًا للحقيقة على شكل مجتمع مثالي من الباحثين (على طول المسار الذي سار عليه جوشيا رويس)(\*) "أنا أرى أن السعى وراء المبدأ التنظيمي يكمن في فكرة الوصول إلى مجتمع تأويل غير محدد يكون فيه كل شخص يجادل (ويفكر الهذا السبب) قادر على الافتراض ضمنيًا أنه يمثل حالة الضبط المثالية" (HD I 140). ولقد تم تعديل مفهوم مجتمع الباحثين هذا، بحسب تأويل بيرس Pierce، وأصبح مبدًا أساسيًا في "الهرمنيوطيقا المتعالية " التي يقدمها آبل. ويقر الموقف على نحو جلى، بالحاجة إلى أكثر من توكيد بالاعتقاد الذاتي لجعل التأويك حقيقيا، ولكن ينبغي عليه حينئذ تحديد الشروط البيذاتية intersubjective لكسى يكون الشسيء حقيقيًا. وتنطوى هذه النظرية، ضمنًا، على المفهوم القائل أن أى كينونة عاقلة تعتقد أن كذا وكذا حقيقى. ولهذا يخضع مفهوم الحقيقة إلى تعديل كانتى، ويتحول إلى مبدأ تنظيمي. وبدلاً من إمكان الوصول إلى الحقيقة فعلاً (أو حتى أن تكون قابلة للتحقيق) فإنها تكون متضمنة بالضرورة، وإن كان ذلك شكلنا، في فعل التوكيد على حكم ما فضلاً عن أن المبدأ بأخذ بالحسبان تناهى العقل البشري، ويعترف باحتمال ألا تكون جميع الشروط اللازمة للتوصل إلى حكم ما شروطا قابلة للتحديد أو التحقيق، ولهذا السبب قد تصبح بعض التعديلات revisions منظمة.

وتتمثل فائدة مبدأ الحقيقة التنظيمي في أنه يفسح المجال أمام إمكان كل من المعرفة الحالية غير الوافية والنقد. ويمكن انتقاد مختلف التأويلات والعروض [التفسيرات] المصطرعة بوصفها ذات عيوب معينة مثل الانحياز الذاتي. وينبغي،

<sup>(°)</sup> جوشيا رويس (١٨٥٥ - ١٩١٦): فيلسوف مثالى أمريكى ولد في كاليفورنيا. ظل حتى وفاته أحد أعمدة الفلسفة في ما يسمى بعصرها الذهبى. وهو افضل من يمثل الفلسفة المثالية المطلقة في أمريكا على نحو يتميز فيه عن هيغل والمثاليين البريطانيين. أدخلت نظريته في الإرادة وتصوره لدورها في عملية المعرفة سمات جديدة في تراث المثالية العقلانية. وقد وصل في النهاية إلى مجتمع التأويل community of interpretation أو نظرية الواقع الاجتماعية التي بناء عليها تكون جميع الذوات ماتحمة في مجتمع شمولي universal يتمثل هدفه بامتلاك الحقيقة في كليتها. وتبرز أهمية هذا الفيلسوف في حقل تاريخ اليرمنيوطيقا المعاصرة بمفاهيمها ومصطلحاتها. من أنه ربما يكون من أوائل من طرحوا مفهوم "مجتمع التأويل". هذا المفهوم الذي وجد صدى راسعا في تنظيرات التداوليين الجدد. أمثال ريتشارد رورتي وستانلي فش. (م)

أيضنا، التركيز على ضرورة اكتشاف الانحياز والبرهنة عليه، لأن ما وراء العبارة الصناء التركيز على ضرورة اكتشاف الانحياز والبرهنة عليه، لأن ما وراء العبارة metastatement التى تقول أن العروض جميعًا منحازة لا تحمل بذاتها أى وزن لهذا الموقف. وفي الختام، يفسح المبدأ التنظيمي المجال في الأقل لإمكان التوكيد على نحو ذي معنى، على أن التأويل الحقيقي. ونعنى بــ " الحقيقة " هنا أن التأويل يقترب من الإجماع consensus في الرأى بين مجتمع المؤولين المثالي. وبناء على هذه النظرية لا تكون الحقيقة تمثيلا للشيء بحد ذاته، بـل هـى داله الاتفاق الاجتماعي.

ويعد موقف آبل مشابها لموقف غادامير من حيث أن كليهما يركز على مجتمع أو تراث الاهتمامات الذى يمثله البحث ويرتبط به أيضاً. ومن ناحية أخرى، يرى آبل أن مفهوم الحقيقة المطلقة ضرورى مثل المبدأ النتظيمي (HD I 140)، كما أنه يتبنى المفهوم الذى جاء به بيرس من خلال افتراض إمكان حدوث مجتمع اتفاق نهائى "على المدى الطويل". ومع ذلك تعد هذه الفكرة هرمنيوطيقية تماما وليست متعالية بالمعنى الكانتي لأنها تؤكد التقدم التاريخي لمجتمع الباحثين. وتضيف كل خطوة في عملية البحث عنصرا، لصالح تقدم المعرفة لا يمكن التغافل عنه.

ويتفق مفهوم غادامير عن توسط التراث في فهمنا للماضى مع موقف آبل من حيث أنهما (غادامير وآبل) يصران على أن المعرفة لا ترتكز على تفاعل ذاتى بل على التفاعل البيذاتى. وقد فسر غادامير فكرته هذه في عبارته التى مؤداها أن الحاضر يفهم الماضى، لا على نحو أفضل من فهم الماضى لنفسه، ولكن على نحو مختلف فقط (280 WM). ومع ذلك، فإن غادامير يتخطى أبل حينما يقف إلى جانب بيرس فى اعتقاده بضرورة افتراض وجود إجماع نهائى فى الرأى بين مجتمع العلماء لغرض ضمان موضوعية المعرفة عند مرحلة أبكر:

ما عاد بيرس يفترض وجود "وعى عام" بصفة ذات متعالية للحقيقة الموضوعية، ولا حتى للعلم الطبيعى، بل أنه، على العكس من ذلك يتبع خطى كارل بوبر فى جعل موضوعية العلم الطبيعى الممكنة مرتكزة على عملية الفهم التاريخية من خلال مجتمع العلماء. إلا أنه ينطلق أيضنا من المبدأ القائل أن عملية الفهم هذه، أن لم

تقاطع فأنها سوف تولد، على المدى البعيد. الإجماع الخليط الذى يشتمل عليه "الوعى المتعالى العام"، ويضمن الموضوعية سميوطيقيًا. (HD I 132)

ولا يتفق غادامير وآبل إلا بالقدر الذي يجعلان فيه إمكانية الحقيقة متوقفة على الإجماع البيذاتي وليس على الذات المتعالية، إلا أنهما يختلفان حينما يفترض آبل أن الإجماع المثالي هو المبدأ التنظيمي. وعلى غرار مفهوم " المؤرخ الأخيُّــر" the last historian، يعد مفهوم " العالم الأخير " the last scientist الذي يسرى حقيقة مراحل العلم السابقة كلها، عرضًا للتصور اللاتاريخي الذي تقتصر فاندت على أحداث شرخ في البعد التاريخي للفهم من خلال هدف لا يمكن تحقيق. وإذا أردنا التعبير عن الاختلاف بين غادامير وآبل بطريقة أخرى نقول أن كليهما متفق على أن المعرفة ليست ذاتية وإنما يشترطها المبدأ التنظيمي للاتكال على ما يعتقده أي مخلوق عاقل أيضنا. ولعل ما تضيفه هرمنيوطيقا غادامير لهذا المبدأ هو اشتر اط وجود السؤال الآتي: "ما الذي يفعله أي مخلوق عاقل في ذلك الموقف المحدد؟". ولهذا يرتكز غادامير على الطريقة التي يؤثر بها موقع الموول في إدراك النص أو في إدراك الماضي وأسباب اعتقاد المؤول، اعتقادًا مشروعًا، بأن تأويله حقيقي. (وتصبح "ظاهراتية "هيغل هنا نموذجًا لا تقدمه النزعة الموضوعية التجريبية عند رانكة، مثلاً). وحينما يفترض آبل إجماعًا نهائفًا لا تاريخيًا ونظريًا، فإنه يتفق مع بتى أساسًا (كما يعترف بذلك بنى، السي حد ما، ينظر: (HD I 141 n73 في إمكان حدوث الفهم فقط بين الاذهان التي نقف في مصاف واحد. ويتبنى آبل، مع ذلك، مبدأ الكمال عند غادامير (ينظر: ( HD I 142، إلا أنه لم يلتفت إلى الجدل بين بتى وغادامير، كما هو واضح.

تكمن أهمية مشروع غادامير في أنه يبين الكيفية التي يمكن بها فصل الاختلافات في التاريخ أو اللغة أو الثقافة عن عملية الفهم، وأن تسهم بتلك العملية من خلال فسح المجال أمام الانفتاح على المزيد من الاختلافات. وإن رأى آبل الذي يقول فيه، أن المجتمع المثالي ضروري للحقيقة، يتغافل عن سمات الفهم التطبيقي phronesis الموقعي الذي طوره غادامير من أرسطو وسلط عليه الضوء في الهرمنيوطيقا. أما آبل فإنه حينما يحذو حذو بتي ويجعل من غادامير ذاتانيا ووجوديًا، يكون قد اساء لغادامير فعلاً. فأبل نفسه يعبر عن تفضيله لبيرس على

كانت بسبب تركيز بيرس على الممارسة praxis، وهذا التفضيل تحديدًا، يجعل من آبل أقرب إلى غادامير مما قد يبدو عليه الحال.

ويرد غادامير على آبل بشأن عدد من هذه المسائل. (1) إذ أن السوال المركزى الذي يسأل عن الكيفية التي تكون بها الهرمنيوطيقا.. نقدًا، قد هاجم الفكرة التي مؤداها أن الفهم يكون تطبيقًا دائمًا. وربما يفترض أن فكرة التطبيق تعنى أن على المؤول أن يطبق فهمه، بوعي، على موقع حاضر، كأن يجعل معرفته "وثيقة الصلة " باهتمامات الحاضر. أو يمكن افتراض عدم ضرورة استعمال هذه المعرفة بطريقة ما، ربما بوصفها نقدًا الأفهام أخرى خاطئة (كما في إيصاء نيتشه في التوسطات الملازمنية"، إلى ضرورة استعمال التاريخ استعمالاً نقديًا). وعلى الرغم من أن هذه المسألة الأخيرة تنبع من مفهوم غادامير، نجدها تمثل الفكرة المركزية قطعًا. ويوحي مثل هذا التفسير أن تطبيق الفهم اعتباطي حقًا، وأن هناك فرقًا بين حقيقة (أو صلاحية) الفهم، وحقيقة أو (مشروعية) التطبيق. إلا أن غادامير يهتم بمسائل مختلفة لأنه يجادل قائلاً أن النطبيق هو "الخطة الضمنية للفهم كله" (٣ ٢٩ أي أن "التطبيق" يتخذ معنى جديدًا ومتميزًا في نظريه غادامير. ويقدم غادامير مسألة فلسفية حول طابع المعرفة كلها المرتبط بالاهتمام، وليس المسائلة المعيارية التي نقول بضرورة إخضاع المعرفة كلها لاستعمال معين.

وعلى الرغم من احتمال أن تكون العبارة المتعلقة بالاستعمال عبارة حقيقية، من الممكن أن تكون غير هرمنيوطيقية على وفق تفسيرات معينة. فعلى سببل المثال توحى الحجة القائلة بضرورة تطبيق المعرفة بأن الذات حرة بتطبيقها أو عدم تطبيقها. وتصطدم مثل هذه النتيجة بمسألة غادامير الفلسفية القائلة أن الفهم بذاته هو تطبيق لمادة الموضوع، أي لمجموعة الأسئلة. ويشتمل إخضاع المعرفة الي الاستعمال على جهد واع، فضلاً عن هذه العملية الهرمنيوطيقية الأساسية جدًا الرامية إلى الوصول إلى فهم ما. ويتضمن هذا الجهد الواضح، الذي يسعى إلى أن يكون " وثيق الصلة"، محاولة الوعى الممكن بالتصورات المسبقة اللاواعية لكى يكون موضوعيًا (أي، " غير مشترك") لضرورة ذلك، هذا من ناحية، ويشتمل، من ياحية أخرى على محاولة التركيز، مجددًا، على قيمة المشروع من خلال إدراك أن المعرفة مستخدمة (أي " مشاركة").

هكذا يتمتع التطبيق بمعنيين متميزين يعتمدان ما إذا كان النقاش يهاجم المنهجية الفلسفية أو المنهج العلمى، أو لا. وتطلق على الأخيرة، في بعض الأحيان تسمية " الملاءمة"، مثلما أشارت إلى ذلك مناقشة ريكور. فضلاً عن أن المسألة الفلسفية لا تملك قوة معيارية لمنهج التأويل الحقيقي - إذ أنها لا تنطوى على "مشاركة " أم " وثاقة صلة " تقابل " عدم المشاركة " أو " الحياد". وسواء كانت مسألة التركيز على " المشاركة " أو " وثاقة الصلة " مسألة نظرية أم عملية، فإن هذا سؤال يجيب عنه المؤول ويحكم عليه قراؤه.

ويصر غادامير على أن القوة المعيارية للنظرية الهرمنيوطيقية لا تأتى إلا من المعنى الذى " تحاول فيه استبدال الفلسفة الرديئة بأخرى أفضل منها " ( R, 279). وتكمن القوة النقدية للنظرية الهرمنيوطيقية في معارضتها الفاسفات الفهم الموضوعاتية، كما أنها تعترض تأويلات معينة فقط إذا ظهر أن هذه التأويلات تفترض سلفًا اتجاهات زائفة في طبيعة التأويل. ولهذا يظهر السؤال، السذى مفاده "كيف يكون النقد ممكنًا"، على نحو مختلفة. وينبغي عدم الخلط بين الجواب الفلسفي والقانون Canon الدو غمائي. فالاهتمام الهر منيوطيقي الغاداميري معني أساسًا بما يتعين على النقاد القيام به (أي أنه معنى بما هو ضروري منطقيًا)، وليس بما يتوجب عليهم القيام به (أي، بما يمكنهم اختياره أو الإخفاق في اختياره). إن النظرية الهرمنيوطيقية لا تستبعد الممارسة بل على العكس، تكمن قيمة النظرية في تفسيرها لإمكان الممارسة. ويظهر التحليل أن الفرق الحاد بين النظرية والممارسة ما هو إلا صورة زائفة. ويمكن التساؤل عما إذا كانت طبيعة هذا التوكيد الهرمنيوطيقى الذى يقول أن النظرية والممارسة مجدولتان معًا، نظرية أو تطبيقية. ويعد غادامير عارفًا بهذا الغموض، وسنحاول التعريج عليه لاحقًا. والمهم الآن أن نفهم، بوضوح أكبر، المدى الذي تقبُّل فيه غدامير قراءة آبل المتعالية للهر منبو طبقا.

يعترف غادامير في " الردود " Replik بأن القوة المتعالية للهرمنيوطيقا هي أعظم مما لو قيل أنها تُوحى بحركة علمية لجعل الدوافع اللاواعية ضمنية، ولجعل الافتراضات والدوافع الواعية علنية. فهو يرغب بتقبل فكرة آبل التنظيمية في الخطاب غير المتناهى لمجتمع التأويل غير المحدد (313, 298, 31) فقط إذا كانت هذه الفكرة لا تُحفز أو تلمح بمفهوم يُشابه معرفة هيغل المطلقة. ويجادل غادامير

قائلاً أن هيغل (في كتابه "ظاهراتية الروح") يخلط تمامًا بين المعرفة والخبرة المكتملة حينما لا يؤدى اكتمال شكل معين من خبرة ذهن متناه إلا إلى الانفتاح على أشكال جديدة من الخبرة 310-310 (R, 310-311) ينظر أيضًا (KS III) على النحو يحاول غادامير تغيير إيحاء آبل بأن المجتمع الهرمنيوطيقي يُفترض سلفًا في الحكم المتعلق بمشروعية تأويل ما. وهو يفصل مفهوم " إضفاء المشروعية "عن مفهوم التقدم نحو هدف مثالي عند هيغل - رويسس (299 (R, 299). وبينما تكشف المقارنة الديالكتيكية بين التأويلات عن نقيضه تؤدى إلى تأويل جديد، لا يرى غادامير، وهو مصيب في ذلك،أي مسوغ للاعتقاد بأن (التأويل) الجديد هو اقتراب أكثر من تركيب نهائي معين (299 (R, 299). ولا توجد ضرورة تستدعي أن نتوقع أن تأويل سيقدم أكثر من جوانب الموضوع، بسبب الاحتمال القائل أن الجديد يُلقى ضلالاً جديدة بوصفه ضوءً جديدًا.

ويظل مفهوم اكتمال completeness الفهم أو كمالمه ويظل مفهوم اكتمال eperfection الفهم أو كمالمه عن التشديد على غادامير مبدًا تنظيميًا. فهو يصر على ضرورة عدم التغاضى عن التشديد على كلمة "الاستباق "في عبارته "استباق الكمال "Vollkommenheit لاستحالة أن يُدرك أى تأويل سمو ما يُطلب فهمه استحالة تامية. (R,302) وينبغى أن يحاول التأويل، قطعًا، تأكيد مشروعيته من خلال السعى وراء تحقيق الشروط التي تؤدى إلى الإجماع (وأن لم يكن إجماعًا معاصرًا بالضرورة لأن المرء قد يرفض المعايير التي يضعها الزملاء والأقران). ومع ذلك، فإن عد مثل هذا الإجماع هدفًا يمكن تحقيقه يعنى افتراض أن المعنى ينطوى على شفافية تامة مثلما اعتقد هيغل، مثلاً، حينما زعم كشف مغاليق العقل في التأريخ، (أي أنها خطة عامة لها غاية).

وسنناقش الحجج المتعلقة بمثل هذا الفهم اللاتاريخي للمعنى بإسهاب أكثر ولا سيما في ما يتعلق بمفهوم التاريخ الشمولي عند بانينبيرغ). أما الآن فسنقدم مثالاً على القوة التطبيقية لإصرار غادامير على التصور الهيغلى للمبدأ المتعالى - التنظيمي، ويتخذ غادامير مثالاً من حقله الخاص أي - من الفلسفة الكلاسيكية - يشير إلى مختلف الافتراضات المسبقة التي يؤمن بها مختلف مؤولو الفلاسفة اليونان (مثل اهتمام كارل رينهارت بالتوضيح المنطقي، واهتمام فيرنر جايغر بعقيدة التوحيد (monotheism، ويعترف غادامير شخصيًا بأن تأويلاته قد تاثرت

بقضية الكينونة عند هيدغر. ولم تُنسب هذه التصورات المسبقة أو الاستباقات إلى الإغريق من غير مسوغ، بل أن هناك محاولة حقيقية لفهم هـؤلاء الفلاسفة مسن خلال التعرف إلى استباق المؤولين السابقين وكشف النقاب عنهم.

وبذا، يمكن أن يكون الاستباق التأويلي منتجًا قدر ما كان يسلط الضوء على التصورات المسبقة أو الافهام المسبقة ويصححها. وأن التأويل الجديد هو الذي يجعل هذا التصحيح ممكنًا من خلال المقارنة التي يمثلها مع التأويل القديم: إذ يشير غادامير إلى أن المسألة التي تم فيها التعرف إلى الانحياز السابق وكشف النقاب عنه " لن يتم التوصل إليها ألا حينما يكون بالإمكان رؤية ما هو صحيح إمامنا بعيون جديدة". (R,298). وما لم يحاول الدارس الذي يتناول أرسطو أن يرى أرسطو بطريقة جديدة، فإنه سيظل متجمدًا في منظورات المؤولين السابقين وتشويهاتهم، وربما ينسى هذا الدارس احتمال وجود تشويهات ويصبح أعمى عن النقد. وبدلاً من ذلك قد يُمارس العالم، إذا أحس بالتشويهات، ما يُسميه توماس مان النقد. وبدلاً من ذلك قد يُمارس العالم، إذا أحس بالتشويهات، ما يُسميه توماس مان المضامين الكبرى.

لذا فإن النظرية الهرمنيوطيقية لا تجعل النقد مستحيلاً، بل إن التأمل الهرمنيوطيقى هو الذى يجعل النقد ضروريًا. وتتطلب حركة التأويل المستمر وعيًا بالظلال التى تلقيها التأويلات القديمة على النصوص، كما أنها تتطلب محاولة إضاءة هذه الظلال بتسليط ضوء جديد عليها. ونظرًا إلى أن كل تأويل يعد متحيزًا دائمًا، يكون كل تأويل، بالحد الذى يضىء أجزاء مختلفة من مادة الموضوع، نقدًا ضمنيًا في الأقل لتأويلات أخرى. وعندئذ تتمثل القوة التطبيقية الحقيقية للتأمل الهرمنيوطيقى في تركيزه هذا على ضرورة النقد وسيكون لمثل هذا التركيز، على المدى البعيد، قوة تغوق أى "مقاربة" أو "مدرسة" أو "منهج" للتأويل.

ومع ذلك، ترافق العرض الآنف الذكر صعوبة تتمثل بسلبية الإصرار على النقد، وبعضهم يقول بخوائه. إذ لم يتطرق مثال غادامير الخاص بتأويل الفلاسفة الإغريق على نحو واضح إلى ما يمكن تسميته بـ " شروط مُلاءمـة " التاويلات وسياقاتها واستباقاتها. ولا توجد مناقشة تتناول مسألة كون بعض المفاهيم التأويلية غير ملائمة تمامًا، أم لا. إلا أن من الممكن الدفاع عن موقف غادامير لأن جعل شروط الملاءمة الخاصة ذات طابع قبلي priori يعني العودة إلى الدوغمانية. وقد

يكون الحكم الوحيد على ملاءمة سياق تأويل ما هو تأويل آخر، وربما ارتبطت حقيقة مثل هذه المسائل ب " النجاح " (على الرغم من عدم إمكان تحولها إلى النجاح) - أى الاتفاق البيذاتي على فائدة التأويلات وافتراضاتها. وعلى أى حال يعلق عدد من المعلقين على الجدل في ذلك بقولهم أن غادامير يعتمد فعلاً، شروط الملاءمة الضمنية وأن برنامجه يستعمل القيم العينية الضمنية. وتصبح هذه الاعتراضات ملحة للغاية حينما يتحول الاهتمام من الفيلولوجيا إلى الفهم الاجتماعي والتاريخي الذي يدخله غادامير بوصفه جزءًا من النطاق الكلي انظرية الفهم الهرمنيوطيقى. وبسبب التركيز على مجتمع التأويل البيذاتي، وعلى التراث على المو خاص، عد بعض الكتاب الهرمنيوطيقا معيارية في أقل الأحوال، ورجعية في أسوأ الأحوال، وينبغي لنا مناقشة هذه الاتهامات لتحديد ما إذا كانت هناك ضرورة وضروريًا أيوناً.

إن السمة الإيجابية في عرض أبل هي توسيع نطاق مفردات النظرية الهرمنيوطيقية لتفسح المجال أمام بيان المبادئ الهرمنيوطيقية بوضوح أكبر. إذ نساعد مفهوم التراث الذي أعيد تأويله على أنه "مجتمع التأويل والتفاعل"، إلى حد ما، على موازنة، النقد الذي قدمه هيرش في استعراضه لغادامير. إذ يؤكد هيرش أن غادامير يرى " الترات " بوصفه مفهومًا معياريًا، وهو يُوحى بذلك إلى أن كــل من يتبع التراث يكون على صواب وكل من لا يتبعه يكون على خطاً (VI 250) ويخفق هيرش، مثل بتي، في إدراك حقيقة أن غادامير لا يقدم منهجًا معيار يا. ومثلما يُعلق غادامير في "الردود"، فإن الهرمنيوطيقا لا " تولد ممارسة جديدة" ( R. ) 297). ويختلف توجه هيرش الكلى عن توجه غادامير، فهو يهتم بمعرفة المعايير التي تضمن التأويل الصحيح أكثر من اهتمامه بتوضيح الكيفية التي يكون فيها الفهم والتأويل مُمكنين، في المقام الأول. ويضل هيرش طريقه حينما يعتقد أن مفهوم الفهم التاريخي عند غادامير، بوصفه انصهارًا للأفاق، ينتج عن انهيار أفقى الماضى والحاضر ليتحولا إلى أفق واحد لا يستطيع تمييز الاختلافات والتوترات. لذلك فهو يحاول، خطأ، بقوله أن الانصهار يشتمل على عمليتين متميزتين: الاولى فهم النص الماضي، والثانية تطبيق هذا الفهم على الاهتمامات الحاضرة. ويخلط هذا الرأى بين معنيين من معانى " التطبيق " كما أن غادامير لا يـزعم أن ثـاني هانين العمليتين تأتى أولا، مثلما يعتقد بذلك هيرش وبني، بل إنه يؤكد أن عملية

الفهم الأولى تتوسطها الافتراضات المنهجية المسبقة ومجتمع الاهتمامات التى تشكل التراث الذى يمثله المؤول. ولا يعد التراث محض شيء ينبغي الاتفاق أو الاختلاف معه، بل هو عامل فاعل في كل فعل فهم. (١٠)

لقد ضل هيرش وغيره عن جادة الصواب بوضوح بسبب التعارض الزائف الذى استعمله نيتشه لتوليد المفارقة فى هجومه على المورخين الموضوعاتيين. ويعتمد التعارض تصور الماضى بوصفه حلقة مغلقة، والحاضر بوصفه حلقة أخرى. ولا يمكن الإجابة على نحو واف عن السؤال المتعلق بالكيفية التى يمكن فيها للمرء الخروج من حلقة ما، والدخول فى حلقة أخرى لأن الصورة ذاتها تكون تجريدية وزائفة. ويؤكد غادامير أن الصورة لا تتولد من طبيعة الفهم التاريخى ذاته، بل من المفهوم الموضوعاتى للنهج الموضوعى المحايد.

إن التكلم، مثلما فعل نبتشه، عن الوعى التاريخى بوصفه تعلماً للكيفية التى يضع فيها المرء نفسه في الكثير من الآفاق المتغيرة، لا يعد وصفاً صحيحًا، وأن كل من يغلق عينيه وينظر إلى نفسه بهذه الطريقة تحديدًا لا يكون له أفق تاريخي. ولا تُعد برهنة نبتشه، على فائدة التاريخ للحياة، ضد الوعى التاريخي بذاته، بل هي ضد اغتراب الذات الذي يحدث حينما يتخذ الوعى التاريخي منهجًا تاريخيًا حديثًا ليكون الماهية الحقيقة له (WM 289).

ويعد سوء الفهم الذى يقع فيه الكثير من قراء غادامير لمثل هذه المفاهيم، بوصفها تراثًا، مؤشرًا على سوء تأويل أعمق للمادة الفلسفية لنظرية غادامير، أى لزعمها بأنها هرمنيوطيقا فلسفية. وبهذا الصدد تكون لإضافات آبل المتعالية للفلسفة الهرمنيوطيقية فائدة، أيضًا، تشتمل فى إثارة الجدل الذى يتجاوز الاهتمام بمناهج حقول إنسانية مُعينة. ويُقصد بالطابع المتعالى أو الشمولى، الذى تطمح له الفلسفة الهرمنيوطيقية، إنه غير مقتصر على منهجية العلوم الإنسانية. وأن العمل الأخير يحمل الهرمنيوطيقا إلى منهجية العلوم الاجتماعية والعلوم الطبيعية أبضًا.

وقد نوقشت القضايا الفلسفية التي تكمن وراء زعم غادامير بهذه الشمولية مناقشة ساخنة في العمل الموسوم Hirmeneutikstrict. وعلى الرغم من اشتراك

الكثير من الفلاسفة، فى ألمانيا، فى مناقشة عمل غادامير هذا، إلا أن المناظرة الكبيرة جرت بين غادامير وهابرماز. ولا يمكن فهم وضع الهرمنيوطيقا الحالى من غير معرفة ما دار فى هذا الجدل، لذا سنعرض الأمور الأساسية هنا.

### ثالثًا - مناظرة غادامير - هابرماز

حدث السجال الأصلى بين هابرماز وغادامير في عام ١٩٦٧. وقد أدخل هابرماز مناقشة الهرمنيوطيقا في المسح النقدى الذي أجراه للأعمال الحديثة في حقل السوسيولوجيا والنظرية الاجتماعية، الذي أسماه "في منطق العلوم الاجتماعية"(١١) Zur Logik Sozialwissenschaften وقد توقف عند وصف غادامير حينما كانت هرمنيوطيقا الأخير تمثل نقدًا للطابع اللاتأملي لنظرية العلم الاجتماعية الوضعية. (ZLS172). ومن ناحية أخرى، راود هابرماز الشك أيضا في أن نظرية غادامير تميل نحو النسبية والافتقار إلى التأمل النقدى في الأساس الاونطولوجي الذي تستنبطه من هيدغر.

وعلى الرغم من الرد الذي قدمه غادامير في كتابه "الهرمنيوطيقا والنقد الأيدلوجي" (١٢) Hermeneutik und Ideologiekritik يبين هابرماز بوضوح في كتابه "المعرفة والاهتمام" (١٩٦٨) Erkenntnis und Intresse (١٩٦٨) إنه ما يزال يرى أن الوصف الهرمنيوطيقي للعلوم لا يمت بصلة الا للحقول السوسيوتاريخية. (١٣) فالبعد الهرمنيوطيقي ليس شموليًا وكليًا، بل يخضع إلى المستوى الأكثر تأملية لاهتمام هابرماز نفسه بالنقد الأيديولوجي – أي، النقد الاجتماعي للأيدلوجيات التي تتخذ مسن نموذج التحليل السايكولوجي مثالاً لها. لذا يدور السؤال عما إذا كانت الهرمنيوطيقيات تخضع لنقد الأيدلوجيا، أو أن نظرية الفهم الهرمنيوطيقي مسئولة عن الأخير.

ويُفند هابرماز، بوضوح، زعم غادامير بشمولية الهرمنيوطيقا في المقالة التي أسهم بها في نقد غادامير – ١٩٧٠، (١٠٠) وبالمقابل ظهر عمل غادامير "الردود" في المختارات الأدبية لعام ١٩٧١ تحت عنوان "الهرمنيوطيقا والنقد الأيدلوجي (١٠٠) وواصل هابرماز، في الآونة الأخيرة، بتطوير نظرية الاتصال والحقيقة التي يُطلق عليها تسمية "التداولية الشمولية" ولأن هذه النظرية تدعى الشمولية لنفسها، كما هو واضح، كان لها صلات حميمة مع هرمنيوطيقا آبل المتعالية في مجال اعتمادها تفسير آبل لبيرس. ولا يناقش هابرماز علاقة هذه النظرية بغادامير، إلا أن غادامير سجل تحفظاته في "الإصدار" الجديد للطبعة الثالثة من "الحقيقة والمنهج" (١٩٧٥).

على الرغم من أن تفاصيل هذا الجدل قد تغيرت نظرًا لقيام هابرماز، وهو الأصغر سنًا مقارنة بالآخر، بتطوير برنامجه الفلسفى وتعديله إلا أن القضية الحاسمة ظلت كما هى دائمًا. فهل بمقدور الفلسفة ذاتها البقاء ضمن حلقة الفهم الهرمنيوطيقية، وضمن الحدود التى تفرضها شروطها التاريخية، وتتمكن على الرغم من ذلك من فرض مبادئ عقلانية، فرضًا مشروعًا، لتكون شروطًا للصلاحية الممكنة أو لحقيقة أفعال فهم معينة؟ يستمر هابرماز باعتقاده بمفهوم العقل الذي يتطلب مثل هذه المبادئ المتعالية، وما يزال غادامير يؤكد أن مثل هذا الأيمان بقوة التأمل وحده يمثل تصورًا يحاول، خطًا، الخروج من الحلقة الهرمنيوطيقية.

وبينما تؤكد مقالات هابرماز، التي ظهرت منذ عام ١٩٧٠، تركيزًا متزايدًا على نظرية الحقيقة، كانت بواكير مقالاته تتساءل عما إذا كان زعم غادامير السذى يقول أن التراث أساسى الفهم، بحاجة إلى استكمال بنظرية التاريخ الشمولى لغرض التهرب من النزعة التاريخانية النسبية. ولهذا السبب ينطوى الجدل على أسئلة مركزية مثل: هل بالإمكان نقد التراث نفسه، وهل يستطيع التأمل تحرير نفسه من شروطه التاريخية؟ وتركز النظريات الآخر مثل الماركسية، على وجود معايير نابعة من التاريخ بحيث يمكن، مع ذلك، استعمالها في نقد الوضع الراهن، في دفع التاريخ قدمًا نحو الأهداف المثالية التي تفرضها هذه المعايير. وعلى أية حال ليست هناك حاجة لأن تكون نظرية مادية. ويبين نقد هابرماز أنه مهتم بالجوانب الأبستمولوجية لنظرية من هذا النوع. (١٦)

وبهذا الصدد، يذهب هابرماز بعيدًا حد أنه يضم غادامير إلى صف نيتشه بخصوص مشكلة معايير النقد التاريخي وتذويت subjectivization نيتشه للعلم:

إن حرج نيتشه أمام العلوم التقافية مماثل لحرجه من العلوم الطبيعية فهو لا يستطيع التخلى عن زعمه بصلاحية المفهوم الوضعى للعلم في الوقت الذي يعجز فيه عن التحرر من المفهوم الأكثر جاذبية الشكل النظرية التي تعطى معنى للحياة. أما بخصوص التاريخ، فانه يقنع نفسه بالمطالبة بضرورة أن يخلع التاريخ سترته المنهجية الضيقة حتى وأن كان ذلك

على حساب فقدان الموضوعية الممكنة، كما يرغب بأن يشبع نفسه بالتأمل في حقيقة أن "ما يميز قرننا العشرين ليس انتصار العلم بل انتصار المنهج العلمى على العلم". (ويضيف هابرماز هامشًا يقول فيه أن " هرمنيوطيقا عادامير الفلسفية ما تزال خاضعة لهذا القصد علنًا"). (١٧)

وبناءً على مفهوم "المنظورية" perspectivism عند نيتشه يشير غادامير إلا أن أى "وهم" اعتباطى، بضمنه "وهم" العلم ذاته، قد يبدو لنا صالحًا مثل أى وهم آخر إذا كان يحقق حاجة حقيقية فى العالم. وعندما تفهم علاقة المعرفة والاهتمام فهمًا طبيعيًا جدًا يتلاشى عندئذ مظهر الموضوعية - بالصورة التى يقصدها نيتشه - إلا أن المعرفة تصبح ذاتية فى الوقت نفسه (EI 361).

ولم يقف هجوم غادامير على العلم ذاته كما فعل نيتشه، بل إنه يهاجم الفهم الزائف للعلم أيضاً. وقد لاحظنا أن غادامير نفسه يكتشف أن نيتشه مأخوذ بالصورة الكاذبة التى يهاجمها هو نفسه ويسىء هابرماز فهم ما ذهب إليه غادامير حينما يحوله من السياقية إلى النزعة الذاتية. إذ يزعم هابرماز أن كشف النقاب عن الاهتمامات التى تشترط المعرفة ضرورى لضمان النوع التداولي من الموضوعية (EI 360). إلا أن المدافع عن غادامير بإمكانه أن يرد فورًا بقوله أن هرمنيوطيقا غادامير تصر، تحديدًا، على أن كشف النقاب هذا يقابل الموضوعاتية النظرية الساذجة. ومجددًا نقول أنه لا حاجة لأن يكون الفهم الذاتي للهرمنيوطيقا ذاتيًا، بل يمكن أن يكون بيذاتيًا يهدف، مثلاً، إلى كشف النقاب عسن الاهتمامات المتجهة صوب المعرفة، أي الافتراضات المنهجية المسبقة عن منهج تأويلي معين في العلوم الاجتماعية والطبيعية.

وعلى الرغم من اختلاف هابرماز مع غادامير بشأن الافتقار إلى موقف نقدى بما فيه الكفاية، إزاء مرجعية التراث، مما لا شك فيه أن هناك قدرًا معينًا من الاتفاق، ولاسيما في عيوب الموضوعاتية التاريخية بوصفها تصورًا منهجيًا. ويقف هابرماز وغادامير إلى صف آثر دانتو الذي يزعم في كتابه "فلسفة التاريخ التحليلية" أن من غير الممكن أن يكون عرض تاريخي كامل على نحو متكامل. (١٨) ويتفق دانتو مع غادامير في جعل التحليل التاريخي، بوصفه يمثل مشروعين

منفصلين ومتميزين - يعد الأول مشروع تقديم عرض وصفى يبلغ حد الكمال، اما مشروع التأويل فهو المشروع اللاحق - أى: تحليل خيالى، وحينما يتماشى دانتو مع روح الهرمنيوطيقا فانه لا يرفض مفهوم " المؤرخ البالغ حد الكمال"، وهى آلة مبرمجة لتكون شاهد عيان يبلغ حد الكمال، ولتقديم توصيفات تاريخية بحتة حسب، بل يرفض أيضنا مفهوم " المؤرخ الأخير " - أى الشخص الذى يكون في نهاية تاريخه، والذى يملك بسبب ذلك تصوراً قوسيًا يمكنه لاحقًا من إضاءة حقيقة الأحداث الماضية كلها. (١٩)

ويختلف هابرماز مع كل من دانتو وغادامير في هذا الخصوص، تحديدًا، إذ يرى ضرورة عرض الفهم المثالي، الذي يتمثل في هذه الحالة في التصور القوسي للتاريخ الشمولي، قبل أن يكون بإمكان المؤرخ تأويل الماضي أصلاً. وفي هذه النقطة بالتحديد يعتقد بأن نقد وولفهارت بانينبيرغ لغدادامير بسلك المسار الصحيح، (٢٠) لكننا حينما نتفحص نقد بانينبيرغ عن كثب يتضرح أنه إذا كان هابرماز يتفق مع غادامير حقًا في عيوب الموضوعاتية، فإنه لا يستطيع الوقوف إلى جانب بانينبيرغ تمامًا.

ويتفق بانينبيرغ أساسًا مع غادامير في أن هيغل يذهب إلى أبعد مما ينبغى له في محاولته تصنيف التاريخ في خانة الوعى الذاتي المطلق. ويركز كل من غادامير وبانينبيرغ على تناهى الخبرة الإنسانية، كما يتفقان على أن فهم المؤولين للماضى يشترطه فهمهم للحاضر، وبضمنه توقعاتهم للمستقبل. إلا إنهما يختلفان حينما يصر بانينبيرغ على أن أفق الحاضر يشمل عرض التاريخ الشمولي. (٢١)

ويشاطر غادامير دانتو شكوكه في الطابع اللاتاريخي لنظرية التاريخ الشمولي المتلازمة مع مفهوم " المؤرخ الأخير"، كما تتشابه أسبابهما التي تدفعهما إلى انتهاج هذا الطريق: تعد عبارة (توكيد) Aussage النفسير التاريخي غير ملائمة دائمًا لمادة موضوعة. ويفسر دانتو ذلك من خلال الحقيقة التي مؤداها اننا لا نستطيع معرفة المستقبل، في حين يزعم غادامير أن السبب يتمثل في العبارة المتجسدة في سياق الأسئلة. فالسؤال غير قابل للتحقق مثل العبارة أو القضية المتجسدة في سياق الأسئلة. فالسؤال غير قابل للتحقق مثل العبارة أو القضية على ما ذكره غادامير، يكون التاريخوغرافية منفتضا على مختلف التفسيرات والتأويلات على نحو اكبر مما تسمح به نظرية التاريخ الغائبة.

ويستهل بانينبيرغ دفاعه عن التاريخ الشمولي بهجومه على غادامير لقيامه ببخس قيمة المسألة التوكيدية. وغادامير، بعد أن يتبع اثر هيدغر يجادل ضد التراث الفلسفي الذي يتخذ المسألة الخبرية بوصفها الشكل الوحيد للتعبير السليم عن المعرفة. وتعد المسألة موضوعية لأنها تموضع، أى أنها ترفع الشيء عن سياقه وتجعله يبرز وحده بصفة موضوع أمام الوعي، وهذه، في اقل تقدير، هي الطريقة الوحيدة التي فهمت بها العلاقة. ويتفق بانينبيرغ مع هذه الصورة حينما يتقدم بالحجة القائلة " أن القدرة على الموضعة، أي على إدراك الواقع الذي يواجه المرء المستقل (نسبيًا فقط) عن استخبار الذاتية، تعد حجة تميز علاقة الإنسان بالعالم، أي: موضوعية الإنسان المحددة المعتمدة على تحرره الكبير من دوافعه الغريزية " أي: موضوعية الإنسان المحددة المعتمدة على تحرره الكبير من دوافعه الغريزية " وموضعه اللغة، بضرورة التغلب على الذاتية من خلال توضيح فهم الحاضر، (العبارات)، في النظرية التي تتوسط، بعد ذلك، تأويل الماضي في ضوء الحاضر والمستقبل.

ويؤكد غادامير في رده أن الوعى الهرمنيوطيقى يمثل قضية كينونة أكثر من كونه قضية وعى. وهو يعنى بذلك إنكار إمكان مقبولية موضعة الوعى الذاتى، وإنكار أن الفهم لا يعانى من ذلك بالنتيجة:

إن التأمل بفهم سابق معين يجلب شينًا ما أمامى بحيث أنه لو لا ذلك التأمل لكان ذلك الشيء وراء ظهرى: فهو شيء ما، وليس كل شيء، لأن الوعى الهرمنيوطيقى يعد كينونة أكثر من كونه وعيًا، وبطريقة لا يمكن تفاديها. ومع ذلك، هذا لا يعنى أنه كان يستطيع الهرب من غير جعل السبات الأيديولوجي واعيا باستمرار. ومن خلال هذا التأمل فقط ما عدت غير حر إزاء ومن خلال هذا التأمل فقط ما عدت غير حر إزاء نفسى بل أصبحت قادرًا على اتخاذ القرار بحرية فيما يتعلق بعدالة أو إجحاف أفهامي السابقة (KS I 127).

وإن كان هذا التأمل يعد أساسيا، إلا أنه مشروط بمجموعة من الاهتمامات التي تتعالى على موضوعه نتيجة تأمل معينة وذلك من خلال تقبل الخبرات الجديدة والانفتاح عليها وبناء فهم جديد. وينتج عن هذا التركيز على الانفتاح المنتج نتيجة

لسانية تتمثل بحجة غادامير القائلة أن موضعة التوكيد لا تمثل الشكل الوحيد للغة التي يمكن أن يقال أن المعنى والفهم حاضران فيها ويكون ذلك قولاً سليمًا. فللغة استعمالات أخرى، ولا تحتاج مثل هذه الاستعمالات إلى أن تتحول إلى اتكال على المعنى الواقعي الذي يتم تمثيله في المسائل.

وكتب غادامير في مقالته "ما المنهج؟" (KS I Was ist Wahrheit)، بقوة نوعًا ما، قائلاً "أنا أظن أن بإمكان المرء أن يقول، مبدئيًا، بعدم إمكان وجود توكيد صحيح تمامًا" (KS I 53). وربما قصد غادامير القول أن معنى المسألة لا يعد دالة الإحالة الموضوعية لصورة ما للعالم الذي تمثله حسب، بل تعتمد المسالة علاقتها بالسمات الأخر مثل سياقها التاريخي وفائدتها في موقف معين. ولهذا السبب يعدل غادامير من زعمه بشأن موضوعية التوكيد:

لا يوجد توكيد يمكن للمرء إدراكه في حقيقته من خلال المضمون الذي يمثله حسب، إذا ما أراد المرء إدراكه في حقيقته. فلكل توكيد دوافعه، ولكل توكيد أفهام مسبقة لا يتم التركيز عليها (KS I 54).

ويعد اهتمامه الفلسفى متعاليًا فى بحثه عن الشروط الكامنة لإمكان التفكير بالتاريخ أو المستقبل.

ويجد بعض الفلاسفة هذا الزعم المتعالى، والميت اهر منيوطيقى، فارغًا إلا أنهم سيواجهون صعوبات أيضًا عند محاولة تحديد شروط الملاءمة الأكثر تجسيدًا (عينية) أو معيارية. فمثلاً، ظهر لبعض منهم فى حقل العلوم الاجتماعية أن اللجوء إلى شروط الملاءمة مثل " الصراع الطبقى " و "المجتمع العقلاني " قد يكون ضروريًا لضمان مشروعية النقد.

ويعد هابرماز واحدًا من الذين يبحثون عن مثل هذا الضمان، إلا أنه ضمان من النوع المتعالى، لا المادى. إن واحدًا من أهم اعتراضاته على غادامير هـو أن النقد مستحيل ما لم يكن بالإمكان اختبار الموقع العينى، الـذى نمثلـه نحـن، إزاء بعض المواقف العقلانية بوصفها مقياسًا مثالبًا للعقل. ونجده يتحـول إلـى نماذج معينة مثل اللسانيات والتحليل السايكولوجى من أجل هذه المبادئ. ويتحول بالدرجة الأساس إلى التحليل السايكولوجى لأنه يبين كيفية التغلب على المعوقات التى تحول دون الاتصال الحقيقى، وإلى اللسانيات لأن "الكفاءة الاتصالية" الخاصة بـ"المـتكلم المثالى" نفسر إمكان الخطاب عمومًا.

ولكى يقدم هابرماز قضية فى بواكير مقالاته، يعتقد أن عليه أن يدحض زعم غادامير بان للهرمنيوطيقا تطبيقًا شموليًا على مجالات سلوك الإنسان كلها. ويعتمد هذا الزعم بشمولية الهرمنيوطيقا الفهم القائل أن الفهم كله يحدث عبر اللغة، أو ما يسميه غادامير بـــ"التلسين". ويطرح غادامير هذه الفكرة بإقناع أكبر حينما يؤكد أن اللغة هى الكينونة التى يمكن فهمها (450 WM). ويحدد التأمل الهرمنيوطيقى محاولة كل إنسان للتفكير عبر علاقة اللغة والعالم، لأن الهرمنيوطيقا تمثل الطريقة التى يتم بها بحث اللغة ذاتها أساسًا لأن التأمل الهرمنيوطيقى يشتمل على حركة نقدية تحاول توضيح الأفهام السابقة المتضمنة فى الخطاب، وجعلها مجسدة عينيًا (على الرغم من تعذر تحقيق شفافية المعنى التامة كما فى المعرفة الهيغيلية المطلقة).

وينتقد هابر ماز، فى مناقشاته المبكرة هذه، غادامير فى تأكيده على التلسين الى هذه الدرجة. فهو يؤكد أن اللغة تمثل جانبًا واحدًا من جوانب الواقع، وأن ثمة عوامل أساسية أخرى. "إذ تتشكل الصلة الموضوعية، التى يمكن من خلالها فقط

استيعاب الأفعال الاجتماعية، من اللغة والعمل والسلطة، على نحو خاص" (ZLS.179). ويفترض هذا الإخضاع للغة، من خلال تضمين عناصر أخر، نزعة واقعية نظرية يمكن في ضوئها رؤية اللغة بوصفها مرتكزة على شيء غير ذاتها. وتنظر نظرية اللغة هذه إلى اللغة بوصفها تأملاً، وإن كان تأملاً مشوها، لواقع قبلساني prelinguistic كامن.

وتخفق هذه النزعة الواقعية، على الرغم من ذلك، في أن تكون مسئولة عن الطرائق التي ينبغى فيها استحضار، وفهم، أنماط العمل والسلطة إلى اللغة للتأكيد على أنها قوى أساسية. فاللغة لا تتبع نظام السلطة نفسه بل هى التي تمكننا من تفسير العالم على وفق هذه القوى. وقد يكون اعتراض هابرماز على غادامير موجها ضد النموذج المتعالى الذي يكون مثاليًا بالمعنى الهيغلى وليس هرمنيوطيقيًا وتاريخيًا. ومع ذلك يرفض غادامير، وهو مصيب في ذلك، أن يتم تأويله على أنه مثالى إلا أنه يتحول، في حقيقة الأمر، ليكون تداوليًا، معترضاً على اهتمام هابرماز في أن "الحقيقة والمنهج" يقدم الزعم المثالى الذي يقول أن اللغة تشكل العالم، أو بحسب تعبير هابرماز "أن الوعى المتمفصل لسانيًا هو الذي يحدد الكينونة المادية للحياة العملية". (ZLS 179) ويرى غادامير، مثل هيدغر أن اللغة والعالم يشتركان بالحدود وأن كليهما تاريخي المظهر:

لن ينكر أى شخص أن التطبيق الفعلى للعلم الحديث يغير شكل عالمنا تغيرا أساسيا، كما يغير لغتنا أيضًا بعد ذلك مباشرة. ولكننى أشدد على "يغير لغتنا أيضًا". وهذا لا يعنى مطلقًا، مثلما يتهمنى بذلك هابرماز، أن الوعى المتمفصل لسانيًا يحدد الكينونة المادية للحياة العملية، وإنما يعنى أنه لا وجود لواقع اجتماعى بأشكاله القسرية كلها يمكن تمثيله مجددًا في الوعى المتمفصل لسانيًا. فالواقع لا يحدث "من وراء ظهر اللغة" بل من وراء ظهر الشخص الذي يعيش وهو يحمل اعتقادًا ذاتيًا مؤداه بأنه يفهم العالم (أو ما عاد يفهمه). ويحدث الواقع في اللغة أيضنا. ( KS I ).

إن تحول هابرماز الأخير نحو نظرية الاتصال اللسانية ،بوصفها أساسا للتداولية الشمولية، (مثلما أن التلسين عند غادامير هو أساس الهرمنيوطيقا الشمولية)، هو الذي يسوغ غادامير. ومن الممكن أن تكون الفكرة ممكنة طالما أن عبارة غادامير التي يقول فيها " إن اللغة هي الكينونة التي يمكن فهمها"، لم تؤخذ على أنها توحي بالمثالية الأساسية. فليست اللغة هي التي تعكس الفكرة، أو إنها سابقة للعالم بطريقة ما، بل يظهر كل من اللغة والعالم معًا - فحينما يتغير أحدهما يتغير الآخر. ولهذا يزعم غادامير أن اللغة هي "سلوك العالم ذاته الذي نعيش فيه" والعالم، أي بين التعالى على مشكلة التأمل، مشكلة العلاقة النقيضية بين العقل والعالم، أي بين الذات والموضوع، فالعالم ليس موضوعًا مستقلاً خاصنا باللغة، بل أن العالم يقدم نفسه في اللغة " (WM 426).

يؤكد هابرماز أيضنا أن اهتمام غادامير بالتراث يولى عناية للغة المرسخة والقيم الأيديولوجية المخفية هنا بخداع. فهو يعتقد فى كتابه "المعرفة والاهتمام "اعتقادًا تامًا بإمكان توسيع النموذج السايكوتحليلى ليشمل النطاق الاجتماعى، فهو يؤكد أن اللغة التى نستعملها ستواصل خداعنا إذا لم تكن هناك إمكانية الانعتاق من القسر على طول مسار العلاج السايكوتحليلى.

ومع ذلك تعرف فرويد فعلاً إلى صعوبات توسيع نطاق التحليل السيكولوجى ليشمل لنطاق الاجتماعي، فقد أثار في كتابه (\*) Civilization and Its Discontents سؤالاً عن المدى الصالح للقياس بين الفرد والمجتمع الثقافي:

إلا أن علينا أن نكون شديدى الحذر وأن لا ننسى، قبل كل شيء، إننا نتعامل مع قياسات. وأن من الخطورة، لا على الناس فقط بل على المفاهيم أيضًا. أن نفصلها عن النطاق الذى نبعت منه وتطورت. وفضلاً عن ذلك تواجه قضية تشخيص العصاب الجماعى صعوبة خاصة. فنحن في حالة العصاب الفردى ننطلق من المقارنة التي تميز المريض من بيئته التي يفترض أنها سوية. أما بالنسبة إلى الجماعة التي بتأثر أفر ادها

<sup>(\*)</sup> الذي ترجمه جورج طرابيشي إلى (قلق في الحضارة) - دار الطليعة / بيروت ١٩٧١. (م)

بالاضطراب نفسه فعندئذ لا يمكن أن تكون مثل هذه الخلفية موجودة بل ينبغى إيجادها فى مكان آخر. أما بخصوص تطبيق العلاج النفسى لمعرفتنا، فما فائدة استعمال أكثر أشكال تحليل العصاب الجماعى صحة طالما أن أى فرد لا يمتلك السلطة التى تخوله لفرض مثل هذا العلاج على الجماعة؟(٢٢)

وفضلاً عن ذلك يمكن التساؤل عن المكان الذي نبع منه "السوى" normal فما وجهة النظر المثالية؟ بعد أن واجه فرويد قضية القيمة النهائية للحضارة الإنسانية ومجرى التطور الثقافي أدت تشاؤميته من التقدم، ومن التوصل إلى أي حل مثالى - يتعلق بنجاح شروط الملاءمة الوضعية المادية - إلى إبعاده عن اتخاذ أي موقف. إلا أن اعتذاره ينطوى، على الرغم من ذلك، على رؤية عميقة جدًا بالرغبة في مثل هذه الشروط.

ولذلك، ليست لدى الشجاعة للنهوض أمام رفاقى بصفة نبى، لذا فإننى انحنى أمام توبيخهم حد أننى لا أستطيع أن أقدم لهم العزاء: لأن هذا كل ما يطلبونه في قرارة نفسهم - أى أن أشرس الثوريين لا يقلون عاطفة عن اكثر المؤمنين فضيلة. (٢٣)

ولا شك في أننا حينما نستشهد بتحذير من فرويد، لا ندحض هابرماز. فلو كان القصد من وراء الحجة هو الدحض، لكانت الحجة مغلوطة تمامًا من المرجعية. ونظرا إلى أن السؤال الحالى معنى بصلاحية اللجوء إلى مرجعية التراث، فإن استعمال مثل هذه الحجة مضاعفة المغالطة من خلال افتراض أن هذا السؤال يعد حجة أيضاً. ويركز ما اقتبسناه من فرويد على مشكلة مصدر المرجعية السؤال يعد حجة أيضاً. ويركز ما اقتبسناه من فرويد على مشكلة مصدر المرجعية المشروعية على التأويلات. ويرى غادامير، الذي يشاطر فرويد شكوكيته المفيدة كما يبدو، أن المرجعية المثالية عند هابرماز ترى في نظرية الحقيقة إجماعا غير واقعي يتصادم مع واقع الممارسة الفعلية. ويعتقد غادامير، مثلما اعتقد هابرماز، إن تبني مفهوم الإجماع العقلاني تماماً من نوع الذي يكون ممكناً فقط لو كان التفاعل الاجتماعي متحرراً من الأشكال القسرية تحسرراً تامًا، وهو تبن يتغاضي عن اختلاف تطبيقي مهم بين النطاق الشخصي والنطاق الاجتماعي. ففي التحليل السيكولوجي تتم معالجة المريض من انحرافه، ويخضع هو بالمقابل لسلطة التحليل السيكولوجي تتم معالجة المريض من انحرافه، ويخضع هو بالمقابل لسلطة

المحلل. ومع ذلك يؤكد غادامير أن الانحراف عن معيار الجماعة، خلال التفاعل الاجتماعي بين الجماعات المختلفة الاهتمامات، لا يمثل مرضاً بالضرورة وهذا المعيار نفسه هو المقصود (ينظر: R, 308).

وأخيرًا قدر ما يتعلق الأمر بالجدل بين هابرماز وغادامير، يواصل غادامير، بالإصدار الجديد للطبعة الثالثة من "الحقيقة والمنهج"، شكوكيته بشأن مغالاة هابرماز بتقدير " أثر التأمل الفلسفى وأثره فى الواقع الاجتماعى " (529 WM). ويمكن لغادامير أن يتقبل مفهوم الانعتاق بالنظر إلا أنه يولد اهدفًا جديدة باستمرار وينتمى لذلك التطور التدريجي للحياة التاريخية الاجتماعية. ولكن حينما يفرض هذا المفهوم بوصفه فكرة التأمل المكتمل، فإنه يصبح خاويًا وغير ديالكتيكي ( WM للمفهوم بوصفه فكرة التأمل الاعتقاد بان التأمل الانعتاقي يؤدي فعلاً إلى فرد أو مجتمع عقلانيي تمامًا، هو اعتقاد بتغاضي عن طريقه حل بعض علاقات السلطة التشويهية و لا تتحقق الضوابط إلا عند الشروع بضوابط أخر (534 WM). ويخشى غادامير من أن يكون هابرماز روبسبيرًا آخر يتشدق بأخلاق تجريدية عقلانية. وهكذا يذكرنا بأن الساعة ستأزف أخيرًا حينما يتوجب على المجتمع أن يكون متحررًا من حكم العقل.

وسواء أكانت مخاوف غادامير وتحفظاته ملائمة أم لا فان هذا السؤال بانتظار حصول تطور آخر في مشروع هابرماز الفلسفي. وفي الوقت الذي قد يؤدى فيه الجدل بين الاثنين إلى حصول صدع مستقبلي في جدار الفلسفة الهرمنيوطيقية - مع الإصرار على نطاق الهرمنيوطيقا المتعالى - فإنه يفيد حاليا في شرح جانبين من صياغة غادامير الحالية لموقفه، يتعلق أولهما بمفهوم التراث، و آخر هما بعلاقة النقد الهرمنيوطيقي بالممارسة الفعلية. وإذا أخذنا المحور الأول نجد أن غادامير يؤكد علنا أن التراث، الذي يرتبط به الفهم كله لا يعد شأنا تاريخيا فعليا أو امتيازا وقيم راسخة حسب، بل على العكس إذ أن ما يتضمنه هنا أشبه بالتاريخ النقدى " عند نيتشه. ويشتمل مثل ذا النوع من التاريخ، مثلما يشير هيدغر إلى ذلك في "الكينونة والزمن"، على حركة تأملية للانفصال عن الحاضر. ويرى هيدغر أن هذه الحركة حاسمة إذا ما أريد للتأمل التاريخي أن يكون موثوقاً (ينظر: 397 SZ). وان هذا الانفصال هو تنصل عما يراه الكثيرون في الحاضر بأنه معنى تراثهم وتأكيد لكل ما يتخذ في الماضي بأنه تراث المرء الحقيقي، وأنه إمكانية صالحة وعملية للمستقبل (ينظر: 380 SZ).

ولم يذكر غادامير نيتشه أو هيدغر في هذا الصدد، إلا أن فهمه الديالكتيكي لمفهوم التراث مشابه له جدًا، كما هو واضح، وردًا على سوء فهم هذا المفهوم، يلحظ غادامير ما يأتي:

يستحيل أن تنطوى هذه الفكرة على تفضيل تقليدى ينبغي على المرء إزاءه استعباد نفسه استعبادًا أعمي. ولا تعنى عبارة "الصلة بالتراث" Anschluss an die Tradition سوى أن التراث ما عاد شيئًا يعرف المرء أنه موجود، أو يعيه المرء بوصفه أصول المرع الخاصة، ولهذا لا يمكن المحافظة على التراث في وعي تاريخي واف. ويعد تغيير الأشكال الراسخة نوعًا من الصلة مع التراث لا تقل أهمية عن الدفاع عن مثل هذه الأشكال. فالتراث لا يكون إلا في حالة تغير مستمر " وأن " الفوز بصلة مع التراث " Anschluss gewinnen هي صياغة نقصد بها جذب الانتباه إلى الخبرة التي تكون فيها خططنا ورغباننا سابقة للواقع دائمًا، كما أنها تكون أيضًا، من غير صلة مع الواقع. والذي يهمنا عندئذ هو التوسط بين الاستباقات المرغوبة و الإمكانات التطبيقية، أي بين الرغبات المحضة والمقاصد الفعلية - وهذا يعني بعبارة أخرى تخيل الاستباقات في جو هر الواقع (R. 307).

تبين هذه العبارة أن اللجوء إلى التراث يعد مشروعًا تداوليًا وليس دوغمائيًا. ويذا، لا يقصد منه الإبقاء على معايير التأويل القديمة ومناهجه، ولا الإبقاء على النتائج القديمة.

وربما نستطيع أن نستدل من ذلك على أن غادامير يتركنا مع استنتاج ثورى مؤداه أن بالإمكان قول أى شىء على الإطلاق، وأن بإمكان أى رأى أو تأويل أن يدعى التراث، وينبع هذا الرأى من حقيقة أن بالإمكان تنفيذ عملية إعادة التقييم الكلى للتراث، (التى تحذو حذو هيدغر في قلبه التاريخ الميتافيزيقا و "تدميره " له)، باسم التراث نفسه - بوصفها " الحقيقة " الساطعة للتراث التى كان كل شخص

أعمى عنها، ولا يمكن أن تكون هذه نتيجة سخيفة تماماً، مثلما سيقال عنها (مع نقديم مسوغات مهمة) بل إنها لا تتمخض عن نظرية غادامير بسبب تركيزها التداولي. وينبغي على التأويل الارتباط، ولو على سبيل المقارنة، بالتراث، أي بعمل التاريخ الفعال أو بفكرته. وبسبب هذه الصلة الأساس ينبغي أن يصبح التأويل، إذا ما أريد له فهم قوته وصلاحيته، مدركًا للطريقة التي يرتبط بها مع هذا التراث، والطريقة التي تعمل بها الأفهام الموروثة المسبقة في هذا التأويل تحديدًا.

وعلى الرغم من أن العلاقة بالتراث تمثل، بحد ذاتها، شرط الملاءمة الأساس نجدها لا تعمل - من الناحية المعيارية - بالطريقة الدوغمائية التى فهمها هيرش وهابرماز، بل إن اللجوء إلى التراث يتطلب إمكان النقد: فهو يتطلب حركة نحو الوعي الذاتى المنهجى، أى نحو إدراك العلاقة بين ما يقال وما ينبغى له أن يقال. وبدلاً من أن تكون هرمنيوطيقا غادامير منهجا آخر، أصبحت تمثل دعوة إلى التأمل الذاتى المنهجى من جانب المشروع الإنسانى كله. وتظل الهرمنيوطيقا، ضمن هذا المعنى، مرتبطة بالممارسة أساسًا. ولهذا السبب هناك مسألة رئيسة أخرى يتضمنها الجدل الهابرمازى - الغاداميرى.

#### رابعًا – الخلاصــة الهرمنيوطيقا بوصـفها نقدًا

أى نوع من المعرفة يعرف الفرق بين المعرفة النظرية والمعرفة التطبيقية؟ يؤكد أرسطو فى نقده لأفلاطون فى "الأخلاق إلى نيقوماخوس" أن معرفة الخير good النظرية المحضة لن تؤدى إلى حياة خيرة - إذ تكون مثل هذه المعرفة فارغة إذا ما قورنت بالفهم التطبيقي المتجسد فى المواقف الحقيقية. ومع ذلك، ثمة فرق آخر بين المعرفة التقنية techne للكيفية التى تحصل، مثلاً، عند إدارة رجل السياسة لشؤون الدولة، والفهم التطبيقي لرجل الدولة الحقيقي الذي يفهم المسادئ المتضمنة. فأى نوع من المعرفة يسمح لأرسطو بالتمييز بين المعرفة التقنية والفهم التطبيقي؟

يطرح غادامير هذه الأسئلة في "الردود"، وذلك لضرورة طرحها بشأن الهرمنيوطيقا أيضًا، إذ لا تستطيع الهرمنيوطيقا معارضة المعرفة التقنية ذاتها طالما أن النص لا يفهم إلا عبر إنتاج تأويل ما. وإذا ظهر أن التأمل الهرمنيوطيقي نقدي لأشكال معينة من المعرفة التقنية، (للمناهج والمقاربات، على سبيل المثال)، يكون هذا النقد هو الهدف مع وجود الفهم الذاتي، أو في الأرجح مع غياب الفهم الذاتي. فالسياسي قد ينجح في بعض شئون السياسة ولكن حينما لا تكون أفعاله مصحوبة بالتأمل في المبادئ، تكون معرفته بأسباب نجاحه غير كاملة، كما تكون إنجازات معينة، بالضرورة، يمكن أن يؤدي إلى توضيح مفيد للمبادئ السياسية. وعلى هذا النحو، نرى أن نقد غادامير الهرمنيوطيقي للتكنولوجيا والعلوم لا يهاجم العلم بوصفه وحدة كاملة (283). وأن توضح نطاق المشروع العلمي، ولا سيما نطاق العلوم وحدة كاملة (الفلادية وأساسها وافتراضاتها، لا يعد أمرًا معاديًا للنزعة العلمية.

وعلى الرغم من إمكان ارتباط الهرمنيوطيقا، ارتباطًا وثيقًا، بالمعرفة التقنية - أى، بالأبحاث والتأويلات الجارية فعلاً - نجد أن مستوى عموميتها متميز جدًا. إذ بإمكان الهرمنيوطيقا توضيح نوع الشروط المتضمنة في البحث inquiry وفي الاتصال، إلا أنها لا تستطيع الذهاب إلى أبعد من ذلك حد ترسيخ قناعات اجتماعية

سياسية معينة، (مثل القناعة بأن المجتمع مرتكز على الصراع الطبقى)، وعدها حقائق أو معايير ضرورية.

عموما، لا تستطيع النظرية الهرمنيوطيقية تزويد السياقات التأويلية بشروط الملاءمة المادية لأنها فلسفة، لا علما محددًا (كالفيلولوجيا، مسئلاً). كما أنها لا تستطيع الارتباط، على نحو وثيق، بالتطبيق بحيث تتمكن من تشريع قانون للمعايير التأويلية، أو "مذهبًا" أو "مدرسة" أو "منهجًا" للنقد. ومع ذلك، فأنها تتمتع بصلة وثيقة بالتطبيق لأنها معنية بطبقة خاصة من شروط الملاءمة، وبضمنها تلك التى ناقشتها "الفلسفة" في مسائلها المتعلقة بالكيفية التي يقال فيها بأننا لدينا معرفة معينة، وبالكيفية التي يقال فيها عن الجمل بأنها صحيحة، وبالكيفية التي يقال فيها عن المفوظات بأنها ذات معنى.

إن نوع المعرفة أو الفهم المتضمنين في التأمل الهرمنيوطيقي هو بحد ذاته غير نظري، وغير تطبيقي تمامًا. ويشير غادامير إلى أن أرسطو نفسه اعترف بأن طلابه كانوا بحاجة إلى درجة معينة من النضيج وفهم مجتمعهم وموقعهم، لا لغرض التمكن من فهم المناقشة الفلسفية ذاتها -- التي تستدعي إقصاء المرء لذات عن موقعه الفعلي - حسب، بل ليتمكنوا أيضنا من فهم قيمتها وتطبيقها على الحياة التي سيكونون فيها مواطنين مستقبليين متعلمين. وهكذا فأن الهرمنيوطيقا، وعلى غرار علم أرسطو التطبيقي، لا تعد معرفة تقنية (و"مذهبًا " بالمعنى الذي تقصده هرمنيوطيقا شليرماخر)، بل هي نقد فلسفي (287).

ويتضمن النقد مسافة، كما أن المسافة التي تولدها عمومية التأمل الفلسفي تجعل من الحركة السلبية أساسا للنقد، ولكن ينبغي على النقد أن يكون قادرًا على العودة على نحو بناء. وهنا يؤدى الإدراك الذاتي المنهجي العام إلى جعل التأويلات الحقيقية أكثر انسجاما مع ذاتها، وبذا تكون أكثر مشروعية. وأخيرًا، تسهم الهرمنيوطيقا أيضنا في أن تكون أساسا للفصل بين مختلف التأويلات من خلال مطالبتها بإخضاع الدرجة التي استطاع بها التأويل توضيح افتراضاته ومداه والبقاء منسجما مع تلك الافتراضات وضمن ذلك المدى - وأن يكون ذلك اختبار آخر للتأويل. ومع ذلك، ينبغي أن لا تجعل الهرمنيوطيقا من مدى الافتراضات التي يمكن أن تعمل فعلاً، أو أنواع السياقات التي يمكن أدخالها إلى النص، افتراضات قبلية قبلية apriori بها حقاً.

#### الهوامش

- (۱) يمثل هذا المقطع الشعرى الترجمة النثريسة التسى قدمها Hölderlin (Baltimore: Penguin, 1961), p. 79-80 في: 480 Hamburger
  - (۲) مثلما يؤكد أ. د. هيرش (ينظر: VI الملحق رقم ۲).
- Oskar Becker, "Die Fragwürdigkeit der Transzendierung der (\*) ästhetischen Dimension der kunst (im Hinblick auf den I. Teil von Wahrheit und Methode)", Philosophische Rundschau, 10 .(1962), 232
- Franz Wieacker. "Notizen zur rechtshistorischen Hermeneutik". (٤) Nachrichten der Akademie der wissenschaften in Göttingen, I. Philologisch-Historische Klasse, 1 (Jahrgang 1963), g.
- Helmut Kuhn. "Wahrheit und geschichtliches Verstehen (°) Bemerkungen zu H.-G. Gadamer Philosophischer Hermeneutik," Historische Zeitschrift, 193. 2 (1961). 381.
- p. نمت مناقشة نقد فايكر في تعليق غادامير على "الحقيقة والمنهج" (ينظر: .p. 17-16) إذ يتم رفض الاتجاه الجمالي استنادًا إلى حقيقة أن مفهومه للعمل بذاته يعد تجريديًا على نحو مغال فيه.
  - Emilio Betti, HMG. p. 43-44. (Y)
- Karl-Otto Apel. "Szientismus oder transzendentale (^)
  Hermeneutik"? in Hermeneutik und Dialektik, Vol. I. ed. R.
  Bubner et al.(Tübingen: J. C. B-Mohr, 1970).

  (HD I أى كتاب: الهرمنيوطيقا والديالكتيك [بالرمز]
- H.-G. Gadamer. "Replik", in Hermenentic und : ينظــــر: (٩) deologiekritik, ed. K.-O. Apel et al. (Frankfurt: Suhrkamp. 1971), p. 283-317

- (١٠) يؤكد هيرش أن معرفتنا لمعنى العمل يشترطها فهمنا المسبق لجنس العمل (١٠) يؤكد هيرش أن معرفتنا لمعنى العمل يشترطها فهمنا المسبق تندرج تحتها الأعمال الفنية، فأنها تعد عندئذ طريقة لتطبيق المفهوم الهرمنيوطيقى لتراث الاهتمامات أو مجتمع التأويل.
- Jürgen Habermas, zur Logik der Sozialwissenschaften, Beiheft (11)
  5.. Philosophische Rundschau (1967)
  - (سنرمز له من الآن بالرمز ZLS)، وتوجد لــه أيضاً طبعة:
  - Suhrkamp (Frankfurt, 1970)، وله ترجمة باللغة الإنجليزية.
- H.-G. Gadamer, "Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik", (۱۲)

  Kleine Schriften, I, 113-130

  (سرمز له من الآن بالرمز (KS).
- Jürgen Habermas, Erkenntnis und Interesse (Franfurt: Suhrkamp, (۱۳) 1968).
  - سنرمز له من الأن بالرمز (EI).
- Jürgen Habermas. "Der Universalitätsanspruch der ( 'ξ)
  Hermeneutik", in Hermeneutik und Diatektik, I, 73-103.
- (١٥) لا تتضمن هذه المختارات النصوص التى حصلنا عليها من السجال بين هابرماز وغادامير حسب، بل تتضمن أيضا نصوص الكتاب الآخرين النين السهموا بالنقد الهرمنيوطيقى.
  - (١٦) ينظر: EK. الفصلين الثاني والثالث.
- (۱۷) Habermas. EI 358-359 الترجمة الإنجليزية لهذا الكتاب، Habermas. EI 358-359 المعرفة والاهتمامات وعنوانها: Knowledge and human Interests المعرفة والاهتمامات الإنسانية [ترجمة: .70. 1971]. P. 295
  - (۱۸) اقتبسه هابرماز في: (ZLS 164 (Danto, p. 15).
  - (١٩) اقتبسه هابرماز في: Danto, P.15) (164 ZLS).

Wolfhart Pannenberg, "Hermeneutik und Universalgeschichte", ( $\Upsilon \cdot$ ) Zeitschrift Für Theologie und Kirche, 60 (1963), 90-121.

وقد نشرت ترجمته في المخاصة ال

- (٢١) يكتب بانينبيرغ قائلاً " لا يمكن تكوين الأفق الشمولي الذي يظهر فيه الأفق الحاضر المحدد للمؤول والأفق التاريخي للنص إلا من خلال تصور مجرى التاريخ الذي يربط فيه الواقع بين الماضي والموقف الحاضر وأفقه المستقبلي لأنه من خلال هذه الطريقة فقط، أي تحت ظل الأفق الشمولي، يحافظ الماضي والحاضر على فرادتهما واختلافهما التاريخيين إزاء بعضهما. وعلى الرغم من المحافظة عليهما بهذه الطريقة، نجدهما يدخلان بصفة حالتين في توحيد السياق التاريخي الذي يحتويهما معًا "(المصدر نفسه، ١٦١). توصي عبارة بانينبيرغ بالكثير: فهي تحافظ على الاختلاف التاريخي في الإدراك الهرمنيوطيقي وبطريقة لا يستطيع القيام بها مفهوم الملاءمة ذي النزعة السايكولوجية. وهنا، لا يعد بانينبيرغ وغادامير متباعدين تمامًا، بـل أن اختلافهما أساس في قضية تحديد الدرجة التي يكون فيها هـذا المفهوم "مموائيا" وواضحًا.
- S. Freud, Civilization and Its Discontents New York: (W. (۲۲) W..Norton & Co., 1962)
  - (٢٣) المصدر نفسه، p. 92.

الفصل الخامس

### هرمس وكليو أولاً – التاريخ الأدبى: مفارقة أو نموذج؟

يشخص مارتن هيدغر، في مقالة تناقش قوة العلم الحديث الأساسية في الفكر الحديث، قصور العلوم التاريخية قائلاً:

لا يسّع نطاق البحث التاريخي إلا بالقدر الذي يصل فيه إلى النفسير التاريخي، فالمتفرد، النادر، البسيط أي باختصار: العظيم - في التاريخ لا يمكن أن يكون جلى بذاته أبدًا، وبذا يبقى غير قابل للتفسير. كما لا يوجد أي نفسير تاريخي آخر ما دام التفسير يعني التحول إلى ما هو مفهوم، وما دام التاريخ يبقى بحثًا، أي تفسيراً.

وإذا كان هذا الوصف يشخص البحث التاريخي الحديث، في الحقيقة، فعندئذ يكون مشروع التاريخ الأدبي مستحيلاً، لأن التفسير لو كان جبريًا فحسب، فإن التواصل بشمولية من خلال مقارنة أنواع الإطرادات المتفردة وغير المتكررة، قيمته الشعرية تحديدًا، لا يمكن الوصول إليها من خلال البحث التاريخي. فضلاً عن أنه إذا كان تفسير العمل الأدبي تاريخيًا يعني مقارنت بالأعمال الأخرى لغرض كشف تتابع معين، فعندئذ ينكر التفرد المحايث للعمل بوصفه أدبًا قدر ما يكون العمل متحولاً إلى نتاج سوسيوتاريخي لأحداثه السابقة أو لبيئته. لهذا، ليس للعمل الفني الأدبي أي مكان في التاريخ، ولا يمكن للأدب إلا أن يكون مصدر حيرة للتاريخ.

تثير هذه المفارقة أسئلة صعبة تتعلق بأسس النقد الأدبى المنهجية – أى، الأسئلة التى لم يتجنبها نقاد الأدب. ويواجه رولان بارت، في مقالته "التاريخ أو الأدب؟" المنشورة مع دراسته الأدبية الموسومة "في راسين" Sur Racine (باريس: دار سوى، ١٩٦٣)، هذه المفارقة بجرأة. فهو يؤكد أن التاريخ الأدبى كان في معظمه نتيجة الخلط بين مناهج البحث التاريخي ومناهج الدراسة السايكولوجية. ولم يتولد من هذا الخلط تاريخ للأعمال الأدبية، بل تاريخ للكتاب. ويشن هجومه على

البرنامج التقليدى لإعادة البناء السايكولوجى لمقاصد المؤلف والموقف التاريخى المسايد المؤلف والموقف التاريخي الى حد بعيد بحيث أنه يؤدى إلى شعار "بتر أدب الفرد" Amputer la litterrature ! (١٥٦ (١٥٦)). إلا أنه بدلاً من أن يعيد بارت تقسيم مفهوم التاريخ الأدبى، نجد أن لديه الرغبة في تقبل حدود مناهج البحث التاريخي ولا يطالب التاريخ إلا بتاريخ وظائف الأدب: "وبذا، يستطيع التاريخ وضع نفسه عند مستوى الوظائف الأدبية (الإنتاج، الاتصال، الاستهلاك) فقط، وليس عند مستوى الأفراد الذين قاموا بها " (١٥٥ (١٥٥ -١٥٥)). وهكذا، يسلم بارت بأن العمل الأدبى من وجهة النظر التاريخية، هو وثيقة حسب، أى أنه أثر لنشاط أكبر ينبغي له إعادة بنائه. ولهذا السبب، لم يغير برنامج بارت الشكلاني من الفهم التحولي والعلمي للتاريخ الأدبى تغييرا أساسيًا، بل إنه نسب هذا الفهم إلى حقل بحثى آخر: أى، حقل التاريخ الأدبى، في هذا التحول الذي طرأ على حقل التاريخ الأدبى، اختفى لأنه تحول إلى محض تاريخ. وهنا يفهم كل من " الأدب " و"التاريخ "مجدذا بطريقة تحول إلى محض تاريخ الأدبى " مشروعًا مستحيلاً.

ولا تقتصر المفارقة على فهم بارت للمصطلحات بل يطرح جيفرى هارتمن في كتابه "ما وراء الشكلانية" (نيوهيفن: مطبعة جامعة بيل، ١٩٧٠)، هذه المعضلة بوصفها معضلة عامة:

لذلك تصبح شكلانية الفن قضية مركزية في أى تاريخ أدبى. فكيف يمكن لنا أن نجعل الفن مرتكزًا على التاريخ من غير إنكار استقلاليته، أى مقاومت الأرستقراطية لضراوة الزمن؟ (9.358).

ويتولد التعارض، المتضمن في مفهوم التاريخ الأدبى من محايثة النص الشعرى الثابتة، والبعد التاريخي الذي لا يضاهي أيضنا، المكتسب بوصفه موضوعا للتأويل آنذاك. ويتناقض طابع التأويلات المؤقت، باتكال هذه التأويلات على منظورات تاريخية متعالية باستمرار، تناقضنا شديذا مع دوامية [مدة] endurance العمل الشعرى. وينبغي أن تتوصل نظرية التأويل الأدبى التطبيقية إلى تفاهم معالتوتر القائم بين محايثة الأدب وتاريخانية التأويل.

لقد ظهرت اليوم نظريتان عامتان، في الأقل، للتأويل تتخذان من المشكلة مواقف متضاربة. فمن ناحية تبدو نظرية بارت البنيوية، التي تهدف إلى توليد علم للأدب، نظرية شكلانية لا تاريخية تمامًا، ومن ناحية أخرى تصر هرمنيوطيقا غادامير الفلسفية، التي تحذو حذو هيدغر في تحليل زمنية التوسية temporality الفهم، على أن الفن تاريخي أساسًا. وتقترب فلسفة غدامير من مفارقة التاريخانية والمحايثة بطريقة تضفي أهمية نموذجية على التاريخ الأدبى. وقد تطورت آراؤه عند مستوى النقد التطبيقي لتصبح نظرية تركز على التلقي والتاثير. وإذا علمنا المفارقة التي يراها البنيوي أو الشكلاني في مفهوم التاريخ حتمًا، فالسؤال هو: هل كان بمقدور النظرية الهرمنيوطيقية ومقاربات النقد التطبيقي المتعلقة بها تقديم عرض نظرى منهجي آخر يمهد الطريق أمام ممارسة التاريخ الأدبى حقًا؟.

### ثانيًا - ما وراء النزعة التاريخية؟

لكى نتوصل إلى فهم أوضح للمشكلة العامة، سيكون من المفيد أن نتأميل تاريخيًا وأن نبحث المشكلة بالصورة التى تتبثق فيها فى وعى المفكر الذى كان، هو نفسه، فيلسوفًا وفيلولوجيًا معًا. ففريدريك نيتشه، بوصفه فيلولوجيًا، كان، فى أن واحد، ناقذا لمهنته ومقتنعًا بقيمة القراءة المنظمة للنصوص قناعة راسخة. (٢) وإذا علمنا مثل هذا الموقف النقدى الذاتى، تصبح مهمته كفيلسوف متمثلة بتوضيح القاعدة المنهجية والأبستمولوجية التى يمكن للعقلية التأويلية أن تؤسس عليها صلاحية تأملاتها التاريخية. ومع ذلك كان نيتشه يرى أنه ليس كافيًا التحدث عن صلاحية المعرفة، لذا يكشف فى مقالته، "فى محاسن التاريخ ومساوئه للحياة"، قيمة التأمل التاريخي لسياق الحياة الذي ينبع منه هذا التأمل.

وهذه المقالة تتحدى، وتكشف النقاب عن، الميل الذى ساد عصر نيتشه نحو الانغماس فى التأمل التاريخى إلى حد لم يعد فيه بالإمكان أن يتحرر من انغماره فى الماضى كى يتمكن من زج نفسه فى حياة حقيقية، أى فى المهمة الفعالة المتمثلة بخلق مستقبل ما (UB, 242). ويتم تصوير التوتر بين الروح التأملية التاريخية، والحياة الإبداعية الفنية على طول مسار العلاقة الأكثر ديالكتيكية بين التأمل والتلقائية، فالتأمل يضع خطرا أمام الفعل العفوى، إذ كشف الكثير من الأسباب والعلا، ووضع الكثير من البدائل الممكنة ذات الأثر الضعيف. ويسرى نيتشه أن على المرء أن يتعلم النسيان كى يكون فعله إبداعيًا. فالإنسان عكس الحيوان الأبكم، مخلوق يتذكر، إلا أن مثل هذا التذكر لا يجلب له سوى الندم (245-244 لله. التاريخية الماضية ونتائجها، قل احتمال قدرته على التفكر بنفسه بأنه أصيل ومبدع. فالإبداع يتطلب مخاصمة الماضى، وضوابطه التى يفرضها على التلقائية ومبدع. فالإبداع يتطلب مخاصمة الماضى، وضوابطه التى يفرضها على التلقائية الفنية. وتكمن الصعوبة فى أن الإنسان، بوصفه كينونة تأملية، لا يمكنه أن يعود بيسر إلى حالة الارتجال المحضة. إلا أن السخرية الحديثة هى أن مشكلة التأمل لا بيكن أن تحل إلا من خلال التأمل (UB. 302).

ويحاول نيتشه التعامل مع المشكلة من خلال تقويض مهمة نسبان التاريخ والإبداع الفعال إلى جيل مستقبلي يسميه "الشباب" (DB, 230 f). ويشير بول دى مان، (أ) بإصرار، في مقالته "التاريخ الأدبى والحداثة الأدبية" إلى سوء النية التي تنطوى عليها هذه الخطوة. وأن قراءة دى مان للمقالة تؤول الصراع بين تأملية التاريخ والإبداعية التي تتضمنها الحياة بوصفها "حديثة "بالدرجة الأساس اليها أنها ليست سمة للعصور الأخيرة حسب، بل إنها أساس مفهوم الحداثة تحديدا، فالحداثة والتاريخ محبوسان معا في سخرية أزلية: "إذا لم يراد للتاريخ أن يتحول إلى نكوص regression أو شلل تام، فعلية أن يستند إلى الحداثة لغرض إدامت وتحديده، إلا أن الحداثة لا تستطيع تأكيد نفسها من غير أن تكون ذائبة حالاً لكي تتحول إلى عملية تاريخية نكوصية". ويرى دى مان أن هذه السخرية لا تمثل ماهية الحداثة وحسب، بل ماهية الأدب ذاته، وذلك لأن "الأدب حديث دائمًا، مشكلة لا بد من حلها، أي أن المفارقة لا تكون سمة الكتابة الأدبية التي لا مناص منها، بل تكون وصفا للمأزق الحديث بحد ذاته.

وبينما يقدم تحليل دى مان رؤية قيمة فى مفهوم الحداثة، يبقى السؤال قائمًا عما إذا كان التركيز على أن التوتر هو شأن ضرورى، لا يديم الافتراضات الميتافيزيقية والنقد الساخر الذى حاول نيتشه، على نحو سليم تمامًا، إيقافه والتغلب عليه. فهيدغر، مثلاً، يوحى فى تحليل نيتشوى صرف في صرف في المحال (ص ٥٥) عليه. فهيدغر، مثلاً، يوحى فى تحليل نيتشوى صرف في عصراً جديدًا أو حديثًا، يمثل قرارا إن العالم الذى يرى العصر فيه نفسه، بوصفه عصراً جديدًا أو حديثًا، يمثل قرارا لرؤية العالم بوصفه منظوراً، كما أنه مرتبط بفهم ذاتى للإنسان بوصفه ذاتًا. وبذا يتحول المشروع نحو تغيير هذا الفهم الذاتى لا محض تكراره، وتعد مناقشة هيدغر إحدى الطرق لمواصلة بحث نيتشه، وأن كانت هذه الطريقة إشكالية. وسيكون من المناسب جدًا، حاليًا، دراسة المشكلة الأبستمولوجية التى اهتم بها نيتشه في هذه المقالة، والتى تحتاج إلى مزيد من التوضيح.

يتضمن نقد نيتشه للموضوعية التاريخوغرافية هجومًا على الهدف الموضوعاتى المتمثل بالتجرد التام من منظور الحاضر وإيجاد صورة للماضى خالية من الاهتمامات († UB, 285). ويرافق هذه القضية الأبستمولوجية، المتعلقة بمعرفة الماضى، اهتمام أخلاقى – سايكولوجى بنتائج الافتراضات الموضوعاتية.

ولهذا يتهم نيسة الموضوعاتية بتدمير أفق الأوهام المحيطة بعصر ما، والتى مسن دونها تكون الإبداعية الأساسية للـ"الحياة" الثقافية مستحيلة (291). وسيشتمل نموذج الموضوعاتية المنهجى على قرار بأن الماضى التاريخى ملازم لذاته، فضلاً عن أنه أفق مغلق قابل للنقد الموضوعى لأغراض الدراسة. ويعد العصر أفقًا يضع المؤرخ نفسه فيه بعد إيقاف أفق الحاضر الخاص به إيقافًا تامًا. ولكن إذا كانـــت هـذه الإزاحــة الذاتية نحو نظام آخر من الإدراكات والاعتقادات ممكنة حقًا، فلعل أى نظام من الاعتقادات، التى على هذه الشاكلة، يبدو قابلاً للاستبدال بـأى نظام آخر، ولعل إدراك اعتباطية نظام اعتقادات المرء الخاصة يقلل من القـدرة على الاعتقاد. ويرى نيتشه أن بإمكان الموضوعية إخفاء النسبية العدميــة التــى تمثـل موقف ضعف وعدم قدرة على الفعل، أى "إرادة العدم" will to nothing. (3)

ولم يتغلب نيتشه، مع ذلك، على ما انتقده هو، فمعضلة المقالة المكتوبة عن مجال التاريخ تعد زائفة إلى حد ما، لأن نيتشه يثير مواقف ويقابلها مع غيرها مسن غير القبول أو الرفض التامين لأى موقف منها. ويعلق نيتشه على هذا المنهج عندما يشير قائلاً "نظراً لأنى لا أثق تماماً بالعقائد الأبستمولوجية، رغبت أن أبحث أولاً، عن نافذة ما، ثم عن أخرى بحيث أبقى نفسى بعيدًا عن تسوير نفسى في واحدة منها، لأنى أرى هذا الأمر ضارًا". (٥) أن نيتشه، على الرغم من رفضه الفهم الذاتى الموضوعاتى للتاريخوغرافيا العلمية، يتواصل بالجدل كما لو كان بالإمكان تحقيق هذه الموضوعية حقًا، وذلك عندما تكون المعرفة، وفق أسسه الخاصة، مرتكزة بالضرورة على الاهتمامات والمنظورات. وبذا، لا يمكن أن تكون المعرفة بين التأمل والفن، نقيضية مثلما أظهرها نيتشه.

وقد أدى اهتمام الفلسفة الهرمنيوطيقية الحديثة بتطوير فلسفة تأويل أونطولوجية إلى التعامل مع فكر نيتشه. فغادامير حينما ينتقد تحليل نيتشه للأفق، يعترض تحديدًا على افتراض نيتشه أن الماضى التاريخي يتألف من عصور، يشتمل كل منها على أفقه الخاص – أى أن لكل عصر نظامه من الاعتقادات المتجهة صوب الإدراك والفعل. ويتفق غادامير مع نيتشه عن رفضه فكرة أن وضع المرء لنفسه في أفق الماضى ينبغي أن يشتمل (أو يمكن أن يشتمل) على ترك المرء لنفسه من غير حسبان. لكن بينما يهيئ نيتشه نفسه للتحذير الباطل الذي

يقول فيه أنه سيتوجب الجيل الأكثر شبابًا المجازفة بفقدان موضوعيته الممكنة من خلال جعل التاريخ أكثر فائدة للحياة، نجد غادامير يكشف النقاب عن المفارقة ويبتعد عن نموذج الفهم التاريخي الذي ولَّد التعارض المبدأي أولاً.

وبوجود مثل هذه السوابق الفلسفية، مثل الفهم الظاهراتي للأفق عند هوسرل، والتحليل الهرمنيوطيقي الفهم عند هيدغر، يمكن لنظرية غادامير أن تتحاشي تعارض الذات - الموضوع الذي يولد المفارقات لنيتشه، وتعني هرمنيوطيقا غادامير الفلسفية عناية خاصة، بالشعرية والجمالية التقليديتين، وبدلاً من جعل الشعرية والجمالية مقتصرتين على وصف صفات الموضوع الخاص بنمط معين من الخبرة، وتحديدها، يتحدى التساؤل الجمالي الهرمنيوطيقي مفهوم "الخبرة" الجمالية المحضة. وتعد المواجهة مع العمل الفني مشروعًا الفهم التأويلي، وليست تلقيًا وتقديرًا سلبيًا وبعيدًا لموضوع مستقل، وتعد الحركة نحو الفهم الداتي لا يحدث في الفراغ بل بشتمل على تحقيق اعتقادات حقيقية حول ذات المرء وموقعه، تتحدث الهرمنيوطيقا الفلسفية عن الحقيقة، بالمعنى الواسع للكلمة، المتجلية في الفن

ومع هذا التركيز على الحقيقة بدلاً من الصلاحية، يتحاشى غادامير الافتراضات الشكلانية المهيمنة على الشعرية المعاصرة. ويناقش الفلاسفة الآن الحقيقة فقط ضمن علاقتها بالتوكيدات أو العبارات التى تشتمل على علاقة توكيدية. وإذا علمنا هذه المقاربة، يكون الشعر ذاته فى وضع صعب. ولا يمكن أن نعد الشعر حقيقة لأنه كثيرًا ما يقدم عبارات زائفة أو يصف حالات غير متوافقة، وبذا لا يكون مؤكدًا أو غير مؤكد، بالمعنى الضيق للكلمة. والإنقاذ الشعر من الوضع المنطقى للكذبة، يمكن إضفاء الجمالية عليه من خلال الزعم، أن الشعر "لا يجزم بشىء، ولهذا فإنه لا يكذب أبدًا " nothing affirmeth and therefore never المناعر، ببساطة، أنه لا يؤكد عباراته – أى أنه لا يزعم أن لها أى حقيقة. وبهذا ينتزع الشعر من العالم، يؤكد عباراته – أى أنه لا يزعم أن لها أى حقيقة. وبهذا ينتزع الشعر من العالم، أي من الموقع التاريخي مع آثاره الفاعلة، وينبغي النظر إليه من مسافة نزيهة.

ولكى تعاد طريقة التكلم على الحقيقة، لا على التأويل حسب بل على الشعر والفن عمومًا، ينبغى لغادامير انتقاد الجمالية الفلسفية السائدة، وإذا انطلقنا من كانت

Kant على وجه التحديد، نجد أن هذه الجمالية التي تذوّت subjectivize الفن قد حولته إلى موضوع لوعي جمالي منلق ونزيه (WM 84 ff) وبالمقارنة مع ذلك، لابد من مقاومة تجميل aestheticizing التاريخ واستبدال ذلك بالتركيز على تاريخانية الفن. ويكتب غادامير قائلاً "ينبغي تحويل الجمالية إلى هرمنيوطيقا "كاريخانية الفن. ويكتب غادامير قائلاً "ينبغي تحويل الجمالية إلى هرمنيوطيقا أرقى وأكثر شمولية، وأن المهمة الفلسفية المعنية بالتفكير بالفن لم تعد متمثلة بتفسير الجمال الأزلى للطبيعة بل بتوضيح شروط العملية التي يصبح بها الفن مفهومًا وموولاً. وتحدث هذه العملية في الوقت الملائم، وفي التراث التاريخي للحوارات المتعاقبة مع العمل الفني. وينبغي التأمل بهذا التراث ذاته إذا ما أريد فهم العمل الفني وفهم المواجهة الحوارية معه. وسيكون العمل الهرمنيوطيقي السليم على معرفة بقوة هذا التراث الفاعلة. وعليه، فإنه في الوقت الذي يدرك فيه هذا الموعي الحقيقة التسي يستحصلها عن طريق مواصلة تشويه التأويلات السابقة، سيكون عارفًا بتاريخانينه أيضًا. ولهذا السبب، يكون الوعي الهرمنيوطيقي مجبرًا على التأميل المذاتي باستمرار، أي سيكون مضطرًا إلى تفحص حدود وعيوب مناهجه التأويلية ونتائجه.

ولهذا، يكون التأمل بالطابع التاريخي للفن، أي بالطريقة التي يتم بها توليد تراث التأويل الذي يرسخ فيه الحاضر نفسه، لحظة أساسية للتفكير التأويلي والإبداعي عند غادامير. ويختلف موقفه اختلافًا حادًا مع نيتشه الذي كان محدقًا بإمعان بالصورة الميدوزية medusan لخطر التأمل التاريخي ومفارقته. ويمكن لنا أن نرى موقف غادامير بوصفه محاولة لتجاوز نيتشه من خلال تحويل المفارقة إلى نموذج. وبالنسبة لغادامير، لا يعد هذا الوعي الهرمنيوطيقي بالحاجة إلى فهم ذاتي تاريخي شرطًا أساسيًا للفهم حسب، بل نموذجًا له أيضًا. ويصر عادامير على "ضرورة أن يفكر التفكير التاريخي بتاريخانيته أيضًا" (WM283).

ومما لا شك فيه أن هذا الإدراك الهرمنيوطيقى – أى: الإدراك الذى يسرى أن العمل الأدبى يمثل تراث التأويل المؤثر فى الفهم الحاضر، والذى يمكن تسميته بالإدراك التاريخى، هو أمر واضح، لكن ينبغى على الفرد توخى الحذر كى يبقى المصطلح متميزا عن عدد من الدلالات الممكنة.فالإدراك الهرمنيوطيقى ليس تاريخيا، بوضوح، بالمعنى الذى يقال فيه عن هيغل وماركس أنهما تاريخيان (مثلما

قال كارل بوبر، مثلاً، في استعماله للمصطلح).وثمة تيارات إضافية لا تنتج عن الإدراك الهرمنيوطيقي هي افتراض تاريخ شمولي، وغاية ضرورية للتطور التاريخي - فضلاً عن فكرة التقدم ذاتها، ولعلها لا تتولد إلا عن مقدمات منطقية إضافية (تتعلق بإمكان المعرفة المطلقة وشفافية المعنى التامة، على سبيل المثال) التي قد ينكرها الإصرار الهرمنيوطيقي على التناهي والحلقية اللتين تجعلن من التأويل مهمة مستمرة. فضلاً عن أن التأمل الهرمنيوطيقي المنهجي التام لا يرسخ قيمًا محددة وأهدافًا تاريخية ملموسة، كما أنه لا يعد نظرية تهدف إلى التأمل والتنبؤ.

كما لا ينطوى التفسير الهرمنيوطيقى للإدراك التاريخانى على نسبية عدمية نابعة من نموذج الحاضر والماضى بوصفهما حلقتين مغلقتين على بعضهما من خلال الاختلافات الثقافية – الزمنية المطلقة. وإن مثل هذا النموذج يبقى نيتشه بعيدًا عن أن يكون قادرًا على التوفيق بين التأمل التاريخي والإبداع الفعال، ولهذا كان لا الما على نيتشه، بوصفه فيلولوجيًا كلاسيكيًا، أن يدرك أن الموزيات (\*) Muses ذاتهن كن بنات، لا لزيوس Zeus القوى فحسب، بل لنيموزين Mnemosyne [ربة ذاتهن كن بنات، لا لزيوس Cios القوى فحسب، بل لنيموزين عديرب وهن لا يتضمن ربة الشعر الغنائي يوتيرب Euterp حسب، بل ربة التاريخ أيضنا المسماة "كليو" Clio. ويؤمن غادامير، بدلاً من ذلك، إن كليهما يمثل عناصر في أفق يمكن تغييره أو توسيعه أو الغاؤه، وأن معرفة الماضى ليست محض معرفة بالحاضر، وأن الفهم عبارة عن شيء لا يعنى بالضرورة الاتفاق مع هذه المعرفة.

وبذا يمكن وصف التأمل الهرمنيوطيقى بأنه تاريخانى مدرك لحدوده. ويؤخذ فى بعض الأحيان تفسير الأطروحة التاريخية (مثل "إن اعتقادنا وأفكارنا ونظرياتنا جميعًا خاضعة للتغيير وستتغير") على أنها توحى بضرورة تغيير اعتقاداتنا الأن إلا أن هذه نتيجة غير صالحة – فهى لا تتولد بسهولة. ونحن نؤمن باعتقاداتنا الحاليسة لأننا نعتقد أنها مدعومة أو قابلة للدعم. ونعترف، مع ذلك، إنه إذا ظهر دليل جديد معاكس لها فإننا سنكون راغبين بتغييرها، وربما سنغيرها، وحتى ذلك الحين ليس هناك مسوغ لعدم الاعتقاد بما نعتقده. ولهذا السبب فإن الاعتقاد بتغير الاعتقادات لا يعنى أنه لم يعد هناك أى اعتقاد ممكن. بل يوحى فقط بضرورة إدراك أن الحقائق

<sup>(\*)</sup> الموزيات: الربات الشقيقات التسع في الميثولوجيا الإغريقية كربة الشعر والغن والتاريخ. (م)

قد لا تكون أزلية وأن علينا أن نكون راغبين بتغيير الاعتقادات، إذا كسان لدينا المسوغ الجيد لمثل هذا التغيير. وتشتمل هذه الأطروحة التاريخانية على اعتقاد من الربّبة الثانية، أو.. اعتقاد عن الاعتقادات " (ويسمى في بعض الأحيان "موقفًا " attitude لتمييزه من الاعتقاد"). وهكذا، فإن من الغلط خلطه بالاعتقادات التي من الرئبة الأولى واستنباط نتيجة عدمية منه، فالتأمل الهرمنيوطيقي يجمع الأطروحة التاريخانية بالمذهب القائل أن الأطروحة التاريخانية لا تغير الاعتقادات الحالية. أن الأحرار على أن ربط الفهم بالتراث لا يعيق النقد، يعد ذا أهمية مركزية. إذ يبين الجدل المتعلق بذلك أن الزعم بأن الفهم مرتبط بالسياق أو بالتراث لا ينفى إمكان إعادة تقييم طرق فهم التراث التاريخي السابقة فهمًا تامًا. وإن قيام ت. س. إليوت و هيدغر ، مثلاً ، بإعادة التفكير بالماضي بعد رفضًا ، لا للترات بذاته بـل لطريقـة تأويل التراث السائدة: ولا شك في أنه قد لا يُكتب النجاح لعملية إعادة التفكير هذه أو أنها قد لا تكون مؤثرة في مجتمع التأويل. إلا أنها، مع ذلك، قد تؤثر في ذلك المجتمع بسهولة من خلال استحضار الإدراك بإمكان إعادة التأويل، الذي يصاحبه ادر اك منز ابد بالطريقة التي تطوق بها قراءات النص بنرات الفكر. وأن هذا الإدراك المتزايد قد يفسح المجال أمام عناصر القراءة، التي كانت تعد سابقًا حقائق مطلقة، بالظهور فجأة بصفة مواضعات محضة ترتكز على افتراضات أو تقييمات مطوقة.

وتوحى هذه المناقشة الموجزة بأن للتقييم أثرًا كبيرًا في التاريخ الأدبى، ومن غير الممكن أن تتمثل مهمة التاريخ الأدبى بمحض جمع الحقائق عن أصول العمل الأدبى. فلكى تدرج الأعمال تحت عنوان مشترك لحركة أو حقبة ما، فإن هذا يعنى موازنة القيمة النسبية لمختلف الأعمال لتحديد التي تتمتع بأهميسة كافيسة لتعريف الطبقة class. ولا شك في، أن بالإمكان مواجهة الادعاء بأن التساريخ الأدبى تقييمي، بالاعتراض الذي أثاره ماكس فيبر نفسه على الاتهام القائل أن السوسيولوجيا محملة بالقيم. إذ أن القول أن التفسير ذاته محمل بالقيم لا يستمخض عن حقيقة أن ما يقدمه التفسير يكون محملاً بالقيم – أي أن موضوعات التفسير تكون هي القيم.

وعلى الرغم من أن هذه الملاحظة تنطبق على مادة الموضوع المجسدة في المفردات التقليدية المعرفة أكثر على نحو أحادى المعنى، يبدو أنها لا تحمل

مشروع ما، مثل مشروع التاريخ الأدبى. إذ أن تفسير أعمال الفن يفترض سلفًا جوابًا لسؤال طبيعة الفن. ويكون مثل هذا الافتراض الضمنى المسبق إشكاليًا لا بسبب تباين الرأى إلى حد كبير، بل لأنه جزء أساسى من المشروع الإنسانى التاريخي الذي يهدف إلى إثارة السؤال القائل " ما الفن؟ " أو " ما الأدب؟". ولذا تعد العودة إلى الماضى ضرورية لرؤية الكيفية التي فهم بها الفن أو الأدب سابقًا. ويعد هذا المشروع التاريخي مربوطًا بالسؤال الحالى، كما أنه جزء منه. وأن الاعتقاد بصلاحية المشروع الأدبى - التاريخي صلاحية مستقلة تمامًا، يعنى جعله في مشروع بحث عن السؤال، وإن الإقرار بارتباطه بالاهتمام الحالى للسؤال، " ما الأدب؟"، يعنى جعله مشروعًا حلقيًا بالضرورة، ولكن ذلك يكون على نحو غير مغلوط.

وبذا تشير الأهمية التاريخية للأعمال الأدبية إلى عدم حقائقية المشروع الأدبى – التاريخى تمامًا، بل إنه مرتبط بنوع من التفكير يمكن من إعدة تقييم التراث بذاته. (١) ولفهم هذه الإمكانية يتوجب علينا البحث فى التداريخ: فهل هو محض مشروع حقائقى أو إنه تقييمى? ولا حاجة لاستعمال المتطلبات المنهجية للتاريخ الأدبى التى لا تنطبق على التاريخوغرافيا عمومًا. وهذا لا يعنى افتراض أن العمل الأدبى محض نوع من التاريخوغرافيا، أى أنه فرع منه. وفضلاً عن السؤال عن إعادة التفكير بطبيعة التاريخ الأدبى، لا بد من أن نتساءل عن علاقة التاريخ والفيلولوجيا (بالمعنى الواسع للمصطلح بوصفه در اسة الأدب وحبه)، وتصبح هذه العلاقة إشكالية واضحة حينما تخضع علاقة التاريخ والأدب، بالصيغة التى تفهم بها عمومًا، إلى تحول راديكالى.

# ثالتًا - "التاريخ أو الأدب؟" غادامير ضد بارت

يوحى مفهوم الإدراك الهرمنيوطيقى عند غادامير بتعديل علاقة المعنى والكينونة في الشعرية poetics الحديثة. وعلى العكس من الفكرة الراهنة، والبديهية إلى حد ما، القائلة بضرورة ألا تعنى القصيدة وإنما تكون، يوحى تحليل غادامير أن الشعر يحقق رغبة اللغة "في أن اللغة تكون ما تعنيه. وأن الذي توحى به هذه المسألة لنظرية التأويل هو أن التأويل يضع القصيدة في سياق المعنى الذي يقدمه المؤول " ولهذا فإن الكلمة التأويلية هي كلمة المؤول – وليست لغة النس المؤول ومعجمه " (WM 448).

ويؤكد رولان بارت أيضا أن سياق المعنى يأتى من الناقد لا مسن السنص. وهو، مثل غادامير الذى يقول " أن التأويل كله أحادى الجانب " (KS) الجزء الثانى، وهو، مثل غادامير الذى يقول " أن التأويل كله أحادى الجانب " (KS) الجزء الثانى المهافى سياق ما، لذا فإن الناقد هو الذى يقرر " متى يضغط على الفرامل " - أى إنه هو الذى يقرر أين يرسم حدود السياق. ويقدم بارت هذا البرهان فى مقالته "التاريخ أو الأدب؟" وتعد هذه المقالة نسخة فرنسية لمقالة ويمسات وبيردسلى "المغالطة القصدية" إلى حد ما، لأن بارت يفضح زيف الهدف التقليدى للدراسات الأدبية (ولا سيما بالصورة التى ينفذها الأكاديميون فى فرنسا) الذى يرمى إلى إعادة خلق الذات المتطرة الشخصية للمؤلف وموقفه بالصورة التى يراها هو ومعاصروه. ومع ذلك يعد استنتاجه المتعلق بالنقد الأدبى معاكساً تماماً لما توصل إليه ويمسات وبيردسلى. فبينما يصر هذان الاثنان على أن فضح الزيف بهذه الصورة سيؤدى إلى نقد أكثر موضوعية، توحى لغة بارت المتطرفة بأن مثل هذه اللاسايكولوجية تظهر السياق موضوعية، توحى لغة بارت المتطرفة بأن مثل هذه اللاسايكولوجية تظهر السياق وكأنه حادر عن المؤول، وتظهر النقد كله وكأنه ذاتى تماماً.

ويتفق غادامير وبارت بشأن كل من الطبيعة السياقية للتأويل، ومعارضتهما للموضو عاتبين. و لا يعتقد غادامير، مع ذلك، بأن موقفه ينطوى على ذاتيــة النقــد الضرورية. و أن تقصى أوجه الخلاف بين غادامير وبارت، أى بين الهرمنيوطيقا والبنيوية، سيؤدى بالمقابل إلى توضيح طبيعة التاريخ الأدبى الإشكالية.

وتظهر مقالات بارت التى ركبتها بعد مقالة "التاريخ أو الأدب؟" فهما للتاريخ ليعد أقل جبرية وعلموية مما يوحى به عرضه السابق إذ أنها تقدم منظورا سليما لبراهينه فى مقالة "التاريخ أو الأدب؟" لذا نجده فى موضع آخر يسفه معنى "العلم" بذاته ملاحظًا أن الأدب يعد علما فى الكثير من الطرق، وأن العلم (العلوم الإنسانية، ولا سيما الدراسة الأدبية) ينبغى أن يصير أدبا (ينظر: "العلم مقابل الأدب"، ملحق التايمز الأدبى، ٢٨ أيلول ١٩٦٧). أما بخصوص القضية الراهنة في مقالته "خطاب فيقدم بارت عرضا مقنعا للأشكال الأدبية للكتابة التاريخوغرافية فى مقالته "خطاب التاريخ" ("معلومات العلوم الاجتماعية - العدد الرابع، ٤ آب ١٩٦٧). ويرى بارت أن السرد التاريخي شكل من أشكال الأدب، وهذا يرجع، إلى حد ما، إلى بارت أن السرد التاريخي شكل من أشكال الأدب، وهذا يرجع، إلى حد ما، إلى عن كتاب التاريخي عن كتاب التاريخ).

ويتفحص بارت، المهتم بالوسائل الأدبية المطلوبة ' للانتقال " بين مقياسين زمنيين للحدث بالصورة التي يحدث بها، وللتاريخ بالصورة التي يكتب بها، أهمية هذه الأعمال التي تنطلق إلى مديات بعيدة لتتحاشى أى اعتراف بجمهـور مـا أو بالمؤرخ نفسه. وحينما يقوم كتاب التاريخ باضطهاد الـ " أنا " (I)، فإنه يتبع أسلوب أشكال معينة من الخيال الواقعي، ويخلق وهم الموضوعية - أي الوهم الذي تتحدث فيه مادة الموضوع إلى نفسها وتستعمل الوسائل السردية الأخرى للغرض نفسه، وهي تشتمل على: التسمية (أي استعمال كلمة واحدة، مثل كلمة موامرة، للدلالة على مجموعة من الأفعال) والتوكيد (إذ يجد بارت أن العبارة المنفية نادرا ما تستخدم في الخطاب التاريخي الذي يقوم بتحليله) والاستعارة metaphor والكناية mctonymy ونظرًا إلى أن استعمال الوسائل اللسانية يعد جزءًا ضروريًا من السرد، يعبر بارت عن تعاطفه مع الرأى القائل أن " الحقيقة " بنية لسانية فضلاً عن كونها إشارة أصيلة لما هو حقيقي. وهو يقتبس، عن رغبة، عبارة نيتشه التي تقول " لا توجد حقائق بحد ذاتها". وباستعمال النموذج اللساني لإعادة توضيح قصد نيتشه، يؤكد بارت أن الخطاب التاريخي من النوع السردي عبارة عن " زيف لــه صلة بادعاءات الواقعية". ويرى بارت أن معنى العبارة التي مؤداها أن شيئا ما قد حدث هو محض توكيد لحدوث الحدث. ولم يعد هناك شيء مثل " الواقع " الذي تحال إليه الكتابة التاريخية، بل إن الأساس الوحيد لتفسير التاريخ المعاصر هو مفهومية التفسير نفسه. فلماذا تكون بعض التفسيرات مفهومة أكثر من غيرها،

ولماذا يكون بعض المؤرخين محددين، للوهلة الأولى، بما يقولونه أكثر من الشعراء، ولماذا يمكن أن تتحول بعض العروض التاريخية إلى عروض زائفة - لم يناقش بارت هذه المشكلات جميعًا، فهى تضع صعوبات خطيرة أمام نظريات. وهو حينما يبدى رد فعله على العلموية الموضوعاتية المتطرفة يميل إلى تحقيق مفارقة نيتشه من خلال السقوط فى غياهب النسبية التاريخية المتطرفة.

ويتراءى في مقالة بارت الأولى "التاريخ أو الأدب؟" شبح النسبية من خال الإحانها بعدم إمكان تفنيد المقاربات المختلفة التي يوجد منها الآلاف، ويدافع بارت في "النقد والحقيقة" (1) Critique et Vérité عن مفهومه ضد الاتهام الصادر عن خصمه ريمون بيكار القائل أن المشروع الذاتي الراديكالي جدًا يفسح المجال أمام "قول أي شيء على الإطلاق "عن النص (64). ويدحض بارت هذا النقد بتأكيده وجود محددات ضرورية تفرض على التأويل الأدبي، وهي: "الإستنفادية" (أي القدرة على تفسير عبارات العمل جميعًا)، ومنطلق الرموز النصية ذاتها، وأخيرًا المحدد [الضابط] المفروض على اللغة التأويلية من ذاتها، وهو محدد الاتساق الباطني (CV, 63).

ويعد هذا ردًا وافيًا تمامًا لاتهام بيكار، إلا أن الاعتراض قد تم توضيحه على نحو موسع جدًا ("أى شيء إلى الإطلاق") بحيث لا يحتاج بارت إلا إلى الإشارة إلى تحديد ضرورى معين ليكون قضية. إن بارت محق تمامًا فى تأكيده أن معيارى الاتساق والشمولية التقليديين يحدان من المشروع التأويلي، إلا أنهما شكليان تمامًا، ولهما الحد الأدنى من الآثار التحديدية. وينبغى لنا أن نسهب فى هذا الأمر لأن المحددات، تبعًا لما يوحى به عرض بارت، تبدو بمثابة تصورات غير قابلة للتحقيق. فنحن نجد فى مصطلحاته أن النقد لا يعدو أن يكون أكثر من "إعادة صياغة " - أى أنه إسهاب غير كامل (CV 72). وحينما يثور بارت بوجه النموذج التقليدي للتأويل، الذي يرى أن النص موضوع ينبغى أن يقال عنه شيء "حقيقي". فإنه إلى مؤداها أن التأويل يقابل النص الأدبى. وهو يذهب إلى أبعد

<sup>(°)</sup> يمثل "النقد والحقيقة" (١٩٦٦) ردًا على مفالة ريمون بيكار (وهو أحد دارسى راسين التقليديين فسى السوربون) التي تحمل عنوان "نقد جديد أم دجل جديد" Novelle Critique ou Novelle Imposture " التي كانت سببًا في اشتداد المعارك بين بارت وبيكار إلى حد تحولت فيه السي جبهة بسين اتجاهين منصار عين في النقافة الفرنسة، شارك فيها كل مثقف بارز. (عصر البنيوية / تأليف اديث كيرزويل / ترجمة جابر عصفور / ص ١٨٧). (المترجمة)

من ذلك في مؤلفه "مقالات نقديه" Essais Critiques (باريس: دار سوى، 1976). إذ أنه يرفض إمكان التحدث عن "حقيقة " تأويل ما مؤمنًا بإمكان أن يكون التأويل صالحًا من الناحية التركيبية – أي، يكون متساوقًا أو متسقًا – لكنه لا يكون "حقيقيًا " – أي لا يمكن التحقق منه (EC, 255). ويرى بارت أن خطاب النقد يجد أنموذجه القياسي في المنطق الشكلي، لأن كلاً منهما " شكلي محض، لا بالمعنى الجمالي للمصطلح بل بمعناه المنطقي "أي أنه لا يعدو أن يكون تحصيل حاصل لا أكثر" (EC 256).

ولا بد من مقاومة رفض بارت لمفردات الحقيقة (أو في الأقل انوع الحقيقة الذي لا يعدو أن يكون تحصيل حاصل لا أكثر) لأن فلسفة غادامير الهرمنيوطيقية الشمر بالحديث عن الحقيقة في التأويل. وينبغي له، قبل الشروع بتحليل هذا الخلاف، الإشارة إلى اتفاق النظرية الهرمنيوطيقية والنظرية البنيوية في طرق متعددة، ولاسيما في النقد المطلوب ضد الافتراضات المنهجية السابقة المتعلقة بالنظرية الأدبية. فكلاهما يخوض في نقد شامل للموضوعية في التأويل، ويؤكد أن سياق المعنى، الذي يوضع فيه النص، يأتي من الناقد لا من النص وحده. وكلاهما يرفض، أيضًا، النموذج السايكولوجي الذي يحدد معنى النص تحديدًا دقيقًا عبر مقاصد الذات، أي المؤلف. وأخيرًا، كلاهما يدحض المنهجية الفيلولوجية المتشددة التي تجعل التاريخ الأدبي مقتصرًا على مهمة خلق الأفق الأصلى للنص، أي لقراءة النص بالصورة التي يُقرأ بها أصلاً.

وكما هو الحال مع نيسه، يبدو أن نقد بارت لمناهج الفيلولوجيا التقليدية لا يحرره من اللغة التي ولدت التعارضات الأصلية، ولا ينتج عن رفض نظرية تقابل correspondence الحقيقة سوى استعمال مصطلحات معينة مشل " الاتساق " coherence و "المفهومية " validity و "الصلاحية " validity - أى المفردات الخاصة بنظرية اتساق الحقيقة التقليدية. ولا تتغلب العملية على عيوب الخاصة بنظرية اتساق الحقيقة التقليدية. ولا تتغلب العملية على عيوب محقيقة مادة الموضوعاتية، بل لا تولد سوى نقيضها الديالكتيكي: النسبية التى تنفى إمكانية حقيقة مادة الموضوع، والتي توحى بالتراجع نحو تأمل جماعي بالإمكانات التركيبية. ويميل الإيحاء، بأن الكتابة التاريخية هي محض شكل من الأدب المفهوم، إلى تحويل التاريخ إلى مشروع جمالي يمكن لباحث التاريخ، أو الكاتب فيه، من خلالها أن يخلق " القصة " التي ينبغي لها التحدث عنها. ولا تعد مثل هذه

التفسيرات، التى تهمل بعدًا مهمًا من أبعاد التأويل، وصفاً ملائمًا لعملية الفهم. ففى حالة التاريخ، يتغاضى التفسير عن الزعم الملّح بفهم الماضى استنادًا إلى الحاضر، وقوة هذا الفهم فى تحديد فعالية الشعوب والأمم. والحق أن التاريخ لا يؤخذ على أنه وصف صالح أو مفهوم ممكن حسب، بل بوصفه واقعية حقيقية. وينجم الخطر فى حالة التأويل الأدبى حد أن التأويل يهدد، فى حالة إزالة بنعد الحقيقة وتحويل المعنى إلى مزاعم لا تكون إلا مفهومة ومتسقة، بأن يكون صالحًا إلا أنه يكون والهبًا فى الوقت نفسه.

وإذا أجرينا مقارنة دقيقة مع التحول الشكلاني الذي يرفض إمكانية الحقيقة في التأويل، نجد أن غادامير لا يصر على محايثة النص حسب، بل على توقع حقيقة ما يقوله النص أيضًا: "لا يتم سلفًا افتراض وحدة المعنى المحايثة التي توجه القارئ حسب، بل توقعات المعنى المتعالية أيضًا التي يسير فهم القارئ على هديهما باستمرار " (278 WM). وخلافًا لما يسراه بسارت، لا يسؤدي الموقف الهرمنيوطيقي الذي يمكن أن يشير لرفض نظرية تقابل الحقيقة، إلى الإلغاء التلم لمفهوم الحقيقة، وترى هرمنيوطيقا غادامير حقيقة الفهم التأويلي وتعده لحظة أساسية يكون الفهم ذاته مستحيلاً من غيرها. فالنص لا يعد محض موضوع بحد ذاته، إذا نظرنا إليه من مختلف المنظورات أو الزوايا، بل هو نتاج الحوار الذي يوجهه التوقع بأن شيئًا ذا معنى قد قيل حول شيء ما. ويمثل هذا التوقع، بالمقابل، دافعية نحو معاملة النص على أنه نظام لمعنى محايث تام قسى ذاته – أي نحو مقاربته مع ما يسميه غادامير باستباق الكمال. وعندئذ لا ينبغي لنا أن نعد المحايثة والحقيقة، بحسب التفسير الهرمنيوطيقي، خاصيتين من خواص المعنى حسب، بله هما أيضنا افتراضان يمنحهما القارئ للنص في عملية فسح المجال أمام السنص للتحدث عن ذاته، ولا يكون النص موجودًا إلا في حوار بين النص والمؤول.

و لا يعد توقع الحقيقة فرضية مؤكدة لذاتها، إذ يتم، في عملية القراءة، توثيق الأفهام السابقة التي يقاربها النص في البداية، أو تكذيبها، وذلك عبر حوار القارئ مع النص. وتشير قدرة الفهم على تصحيح ذاته إلى أنه ليس نسبيًا بطريقة فاسدة vicious وأن القراءة كلها تشتمل على إدراك الحقيقة إلى حد ما. وإن حقيقة أن الحقول التاريخية - الفيلولوجية تمتلك طرقًا ناجحة لتجنب الخطأ في التأويل هي حقيقة تزود الهرمنيوطيقا بدليل ظاهرتي الإدراك إمكانية حقيقة الموضوع ( WM

XIX). فالنسبية لا تمثل تهديدًا للنظرية الهرمنيوطيقية لأن الفهم، تحديدًا، يعد عملية تعلم يحدث فيها النقد فعلاً (كنقد الطلاب مثلاً، أو كنقد ذاتى يأتى على شكل تصحيح ذاتى).

# رابعًا - الطابع المشترك للنصوص التاريخية والأدبية

يصر الموقف الهرمنيوطيقى على أن كل قراءة للنص تحوى مادة موضوع ضمنية يحيل إليها النص وتوجه استيعاب القارئ إلى فهم يمكن أن يقال عنه بأنه صحيح. وممكن أن يثار الاعتراض على أن الاهتمام بمادة الموضوع يكون ملائما لنصوص معينة، مثل الوثائق التاريخية، أكثر من النصوص الشعرية نظرًا للاعتقاد بأن النصوص الشعرية محايثة تمامًا، أى لا تحيل إلا إلى ذاتها. ويرى غهدامير، مع ذلك، إن المسافة بين نصوص التاريخ والنصوص الأدبية ليست كبيرة قدر مها هو متصور عادة، على الرغم من أن مقاربته لجنس genre من أجنه المهمة تنحو منحى معاكمًا من الكتابة التاريخية، بل إنه يؤكد أن هذه الحركة المهمة تحدث في كل من الأدب والتاريخ وإن كان ذلك بطرق مختلفة.

فهل ينطوى برهان غادامير، بخصوص الصلة الوثيقة بين هذين النوعين من النصوص، على خطر يتمثل بعدم إنصاف كل منهما؟ فهناك اختلافات أساسية واضحة بين معالجة المؤرخ لوثيقة معينة ومقاربة الناقد الأدبى لنص أدبى. فالمؤرخ يستخدم النص لاكتشاف شيء ما، باستثناء النص، – أى، حدث أو اعتقاد أو حالة ذهنية أو بدنية،.. الخ. أما الناقد فيعترف بمحايثة النص الأدبى، ولا يهتم المؤرخ بإشارة النص إلى القصد، بل ينشد معرفة الحقيقة التى لا تمثل، بالضرورة، ما يوحى النص بأنه حقيقى. وانطلاقًا من وجهة النظر هذه، يمكن له تعليق الزعم بحقيقة النص تمامًا، وقراءة النص ببساطة لمعرفة ما يموضعه، ومع نلك يبدو أن هذا التعليق صار نموذجًا للدارسين المحدثين، إذ بدلاً من أن يمثل الحد الأدنى من القراءة، أصبح يؤخذ بوصفه هدفًا للقراءة كلها، وبضمنها قراءة النصوص الأدبية. وهنا يثار هذا السؤال عما إذا كان هذا التعليق صفة لمشروع المؤرخ، أم لا.

يجيب غادامير بـ " لا " قاطعة مقدمًا إسهامًا مهمًا للجدل المنهجي الـراهن بين فلاسفة التاريخ حول فاعلية المـؤرخ (ينظـر 325 WM - ۷۱۷). ويؤكـد غادامير أن رغبة المؤرخ بفسح المجال أمام تأويل النص بلغة الواقع المتجسد الذي يتعالى عليه تكون ممكنة بفعل الإدراك الهرمنيوطيقي الذي يصاحب نظرة المؤرخ

للأفق التاريخي، أي أن بإمكان المؤرخ توسيع أو تضييق السياق الذي يطبقه عند قراءة النص لأنه (أي المؤرخ) يدرك أن النص ذاته مشروط تاريخيًا وقد لا ينطوى على حقيقة الموقف. ويكون الحد الأدنى من القراءة – أي الرغبة بمعرفة ما يوجد هناك فقط – هو النتيجة التي يتمخض عنها هذا التضييق، ولا يمكن الإبقاء على هذا الوضع طويلاً لئلا تضيع دلالة ما يقال تحديدًا، أو فهمه ويكون المؤرخ معنيا أيضنا بمعرفة حقيقة الأمر، على الرغم من أنه لا يرى نفسه بوصفه المخاطب المباشر في النص – بالصورة التي يشعر بها قارئ النص الأدبى حينما يدعوه النص مباشرة. وهكذا فأنه ينضم إلى قارئ الأدب الذي يكون منعيًا بحقيقة مادة موضوع النص (بشكلها ومحتواها) أيضًا. ويوسع المؤرخ سياقه ليحدد الكيفية التي ينبغي بها فهم الموقف التاريخي ككل، وليس وثيقة معينة، حالما يكتشف أن الوثيقة تسيء تمثيل الموقف الحقيقي. أي، حالما يؤول النص بطريقة تختلف عن قصد النص. كما ينبغي أن يقرر المؤرخ كيفية تأويل مختلف النصوص وكيفية تأويل الموقف المعاد بناؤه في ضوء التطورات السابقة واللاحقة بالصورة التي يُفهم بها الموقف المعاد بناؤه في ضوء التطورات السابقة واللاحقة بالصورة التي يُفهم بها الموقف السابقة.

وتتمثل مهمة المؤرخ بتحديد " المعنى التاريخوغرافى لظاهرة ما فى كامل وعيها الذاتى التاريخى " نص " حقبة تاريخية معينة أو عهد تاريخي معين. فضلاً عن أن المؤرخ يكون مأسورًا بسبب هذا " النص " الأوسع بالطريقة نفسها التى تحدث فى كل قراءة أصيلة:

فى الحقيقة، لا يوجد، على الإطلاق، قارئ يقع نظره على الكتاب الصخم لتاريخ العالم المفتوح أمامه، كما لا يوجد، إطلاقًا، قارئ يقرأ ما يوجد في النص الذى أمامه ببساطة، بل يحدث تطبيق، في القراءة كلها، حد أن كل من يقرأ النص يكون مأخوذًا بالمعنى المقصود. فالقارئ يصغى بمعية النص الذى يفهمه (323 WM).

ويعرض المؤرخ، المأخوذ بالتاريخ، موقفه لخطر نسيان نفسه وتاريخانيت عند التعامل مع وحدة الماضى، ومع تراث يمثله هو شخصيا. وبهذا المعنى تكون مهمة المؤرخ شبيهة بمهمة الناقد الأدبى أكثر منها بمهمة العالم الطبيعى، لأن المؤرخ مدعو من النص الذي يؤوله بطريقة معينة كما أن فهمه مشروط بذلك "

النص " تحديدًا. وأن كلاً من المؤرخ والناقد الأدبى يرتبط بطريقة يؤدى فيها إدراكه الهرمنيوطيقي إلى جعل علاقة النص والسياق ممكنة.

ويمكن تلخيص موقف غادامير من خلال تعريف التاريخوغرافيا بأنه نوع من الفيلولوجيا العام (٣٢٢ WM). ومع ذلك ينبغي لنا عدم الخلط بين هذا الرعم والموقف القائل بأن التاريخ أدبى محض، في الأقل ضمن المعنى الجمالي التقليدي للمصطلح، لأنه يشتمل على الخلق اللاتاريخي المستقل. وينطوى النقد الهرمنيوطيقي للوعى الجمالي على تعديل مكانة العمل الفني الأدبى الأونطولوجية. فحينما توقف مصطلح " أدب " عن تعيين العمل المكتوب عمومًا (مثل أدبيات "يوليسيس" Ulysses أو عامل دى. أن. أي. DNA الوراثي) بل صار ينسب مكانة الفن الشعرى إلى نص ما، فإنه استعمل عندئذ على نحو معياري لا وصفى، وبذا صار يفترض سلفًا قرارًا حول الاختلاف في الدرجة بين النصوص الاعتبادية والنصوص الشعرية. وانطلاقًا من وجهة النظر الجمالية يعد الاختلاف شكلاً للكتابة - أي جمالًا للتعبير من الناحية التقليدية، أو بنية للكتابة، من الناحية الأكتر حداثوية. وطبقًا للعرض الهرمنيوطيقي فإن ما يقال يوازي في أهميته الكيفية التي يقال بها، ويكمن الاختلاف الأساسي بين هذين النوعين من النصوص في توقعات حقيقة النصوص (WM 155) ولا يتمخض عن لغـة الأدب المجازيـة الوضـوح والتمييز نفسه الذي تقدمه لغة التاريخ الواقعية. إلا أن هذا لا يعنى أن اللغة الأدبية لا تنتج أي توقع للحقيقة، فغادامير يرى أن متعة النتاج الدرامي إدراكية، وأن كانت عامة - أشبه، مثلاً، بالاعتراف الذاتي أو الاعتراف بتصوير حقيقي للموقف الإنساني. ويكون الشعر الغنائي المحض إشكاليًا أكثر لأنه مبهم أساسًا. وحتى الإبهام يوحي بالاعتراف بالمعنى، إلا أنه مع ذلك ليس هراء بل يشير تحديدًا إلى الاعتراف بالكثير من الاتجاهات الممكنة التي قد يسلكها المعني. فالتساعر poetizing يعد طريقة الإضفاء المعنى أيضنا، أي طريقة التدليل signifying (ينظر: KS II gff). وتشتمل اللغة على حركة أساسية لقول شيء ما عن مادة الموضوع، لكن ينبغي لها ألا تكون المادة خارجية أو عَرَضية، وفي حالة القصيدة يمكن أن تكون اللغة الشعرية ذاتها.

ويستلزم فهم النص فهمًا لمادة الموضوع التي يتحدث عنها النص، حتى وأن مثّل هذا الموضوع طبيعة الشعر ذاته، فضلاً عن ضرورة التأمل (الواضح إلى حد

ما) في الدوافع الإدراكية التي تكمن خلف البحث وذلك لفهم النص وجعله موضوعًا للبحث. ولهذا السبب ينبغي له أن يشتمل الفهم النصى على عملية فهم ذاتى أيضل: إذ أن ما ينبغي فهمه ليس كلمات النص وعلاقاتها فقط، بل أسباب ممارسة النص دعواه الى القارئ، أبضًا - أي، دعواه في أنه شعر، تحديدًا، ويختلف النص الأدبي عن الوثيقة التاريخية - وعن الوثيقة التاريخية التي يقوم تاريخ الوظائف عند بارت بتحويل النص الأدبى إليها - وذلك لأن القارئ هو المخاطب المباشر في ذلك النص، ولهذا فإنه يكون صوتًا صادرًا من الحاضر (KS II 5). ولتعليق الحركة نحو المعنى الذي في الشعر ينبغي على الحركة، نحو قول شيء حقيقي في مادة الموضوع (التي قد تمثل الشعر ذاته، مجددًا)، أن تتغاضى عن الطريقة التي يكون بها الشعر أساسيًا للأفق الثقافي الذي يبرز منه المؤول نفسه. فالنص الشعرى ليس شيئًا من مخلفات الماضي، بل يمثل الحاضر بصفة تراث. ومجددًا نقول أن التراث لم يول ولم تنصرم أيامه، بل ما برح يديم نفسه في الحاضر. وبعد الشعر جزء من ذلك التراث، وبهذه الطريقة لا يمكن تجاهل معناه الخاص بالفهم الذاتي للحاضر. ولهذا السبب لا يكون الفهم الذاتي الحالي في الوعى الهرمنيوطيقي عبر عملية التأويل التاريخي والأدبي ذاتيًا بسهولة، بل يشتمل على أبعاد معينة مثل الفهم الذاتي المنهجي للحقل المعرفي أو الدور الاجتماعي وقوة الحقل المعرفي، أو حتى تأويل العصر الحاضر بذاته. وإن تعامى المؤول عن هذه الأبعاد لا يعد برهانًا على أنها لا تمثل إمكانات مهمة.

## خامسًا - الهرمنيوطيقا والنقد التطبيقي ياوس وشتايغر وريفاتير وفش

لا تستلزم هرمنيوطيقا غادامير، بوصفها نظرية فلسفية لطبيعة الفهم والتأويل، أى منهج معين للنقد التطبيقى، إلا أنها قد أثرت، على الرغم من ذلك، فى نقاد الأدب المعنييين بقضيايا المنهجية. والحق أن أكثر جوانب النظرية الهرمنيوطيقية تأثيرًا هو تركيزها على التأثير، أى على تراث تلقى الأعمال الأدبية بوصفه عاملاً مهمًا لفهم هذه الأعمال، وفهم الأدب ذاته. وتتميز أية نظرية نقد، تركز على المعنى وتلقيه بدلاً من القصد السايكولوجي ولحظة الخلق، بأنها ذات صلة بالتراث الهرمنيوطيقي عند هيدغر وغادامير. فبعض نقاد الأدب مثل ايميل شتايغر وهانز روبرت ياوس - هم الأكثر تأثرًا بهذا التراث، لكن ينبغي فهم البعض الآخر منه - مثل الناقدين الأمريكيين ستانلي فش وهارولد بلوم - ضمن سياق هذا التراث أيضًا. ولا يوجد منظر واحد للنقد التطبيقي يمثل أفضل تعبير عن روح الفلسفة الهرمنيوطيقية، إلا أن من المفيد استعراض بعض النظريات التي نفسر التطبيقات - أو سوء التطبيقات - الممكنة للمفهوم الهرمنيوطيقي المركزي للوعي الذاتي في نظرية التاريخ الأدبي.

لقد طور هانز روبرت ياوس (تلميذ غادامير سابقاً وباحث في الأدب الفرنسي) المفهوم المنهجي للهرمنيوطيقا - أي، تاريخ التأويلات وتفاعلها مع الإطرادات التاريخية الأخر - إلى منهج فيلولوجي محدد. فهو يبرهن على بعض تشعبات الإدراك الهرمنيوطيقي، ويقدم ياوس في مقالته أحداث الفن والتاريخ "شعبات الإدراك الهرمنيوطيقي، ويقدم ياوس في مقالته أحداث الفن والتاريخ والتاريخ وغرافيا رائكة مهسروطة "تحليلاً مضيئاً لاستعمال السرد الخيالي لتاريخوغرافيا رائكة مشروطة "الباراديم "من توماس كُون) يولده الإطار بباراديم جمالي (مستوحيا مصطلح " الباراديم " من توماس كُون) يولده الإطار المفهومي للمقولات الجمالية المستنبطة من في نكلمن Winckelmann. وتتمثل أطروحة ياوس المركزية ببرهنته على عدم الحاجة إلى جعل التاريخ الأدبي يتنمط بباراديم التاريخوغرافيا. وبينما قد تهيمن محددات الفهم الوضعي لطبيعة التاريخوغرافيا العلمية على التاريخ الأدبي حاليا، يبين ياوس أن التاريخوغرافيا

السابقة - مثل تاريخو غارفيا درويزن - كانت منمذجة في باراديم الفهم التاريخي للأعمال الفنية. ويكتب ياوس عن التاريخ الأدبي الراهن قائلاً "إن شكل التاريخ الأدبي الراهن قائلاً "إن شكل التاريخ الأدبية المحظور علميًا هو أسوأ وسط يمكن تخيله لإلقاء نظرة على تاريخانية الأدب". (٢) ويقول ياوس أن التاريخ الأدبي لم يوصف وصفًا وافيًا إذا ما قورن بالتاريخو غرافيا ذاتها الإفادة من كونها منمذجة في باراديم تاريخ الفن. ويبدو أن ياوس، في سياق برهانه، متأثر بغادامير بوضوح ويتفق معه في مفهوم انصهار الآفاق (ينظر: P. 242 N)، إلا أنه، مع ذلك، انتقد مفهوم التراث عند غادامير (ينظر الصفحات: ٢٤٩، ٢٤٢، ٢٣٥). ويسيء ياوس أيضًا فهم القوة الفلسفية لمفهوم التراث عند غادامير (بوصفه تراثا تاريخيًا") ويغالى في التشديد على عنصره المادي والجوهري.

ويعد ياوس، مع ذلك، الأكثر قربًا من روح نظرية غادامير عمومُا. ففى مقالته المهمة "التاريخ الأدبى تحديًا للنظرية الأدبيسة" Parovokation der Literaturwissenschaft " يقترح ياوس منهج التقى الذى "لا يسعى، عبر التاريخ، وراء نجاح الشاعر وشهرته الذائعة الصيت وتأثيره حسب، بل يبحث أيضًا فى الشروط التاريخية لإدراكه وتغيراته" (P. 183) ويصر ياوس، أكثر من غادامير، على أن الفهم التأويلي لا يشتمل على لحظة إعادة إنتاج متكررة حسب، بل على لحظة إنتاجية أيضًا (188 . P. ينظر أيضًا: WM إنتاج متكررة حسب، بل على لحظة إنتاجية أيضًا (188 . P. ينظر أيضًا الفهم أسس الجمالية الهرمنيوطيقية بوصفها إطارًا لفهم أسس التاريخ الأدبى، ويؤكد أنه في هذا الإطار:

لا بد أن تؤخذ تاريخانية الأدب بالحسبان في جوانب ثلثة: من الناحية التعاقبية diachronically، ضمن سياق تلقى الأعمال الأدبية، أما من الناحية التزامنية synchronically فتكون في نظام علاقات الأدب المعاصر، وفي نتائج مثل هذا النظام، وأخيرًا في علاقة تطورات الأدب المحايث لسياق التاريخ العام (P. 189).

لهذا، تحذو نظرية باوس حذو نظريبة غادامير في نقد الافتراضات الموضوعاتية المسبقة لجمالية تركز على الإنتاج والتمثيل representation ويسعى إلى تطوير النتائج الفيلولوجية العملية لجمالية تركز على التلقى والتأثير، ويحول

سوف تستند منزلة التاريخ الأدبى، المرتكز على جمالية التلقى، إلى المدى الذى يكون فيه قادرًا على المشاركة، بفاعلية، في التكميل المتواصل للماضي عبسر الخبسرة الجمالية، فمن ناحية، يتطلب هذا الوضع صدياغة القوانين التي تم التطلع إليها بوعى – بالمقارنة معم موضوعاتية التاريخ الأدبى الوضعى، ومن ناحية أخرى، فإنه يتطلب تعديلاً نقديًا، أن لم يكن تدميريًا، أخرى، فإنه يتطلب تعديلاً نقديًا، أن لم يكن تدميريًا، حتى للقوانين الأدبية الموروثة المفترضة سلفًا – بالمقارنة مع كلاسيكية البحث في التراث (P. 170).

ويمكن الإطلاع على مثال آخر على قوة الإدراك الهرمنيوطيقى الممكنة للنقد التطبيقى وذلك فى الاقتراح الذى قدمه ايميل شتايغر الذى يشرح الصلات المهمة بين قضايا الجمالية البحتة والقضايا الأكثر تاريخية. وبإمكان شتايغر، الذى يحاول "تقييم العمل الفنى تقييما فنيا - بالمعنى الدقيق للكلمة - بدلاً من تقييمه سياسيًا أو أخلاقيًا أو دينيًا"، أن يضمن الاعتبارات الهرمنيوطيقية التاريخية بين معايير جماليته ولهذا يضيف شتايغر إلى المعايير الاعتبادية الخاصة بالجودة الجمالية (مثل التساوق والفردية، وتفرد اللغة، والولاء للأنواع الأدبية) شروطا معينة مثل "وزن" العمل الأدبى فى ميزان التاريخ، والقدرة على خلق معنى "المجتمع" (أى بعبارة أخرى، معنى العصر أو معنى التراث). (^) وعلى الرغم من أن جميع هذه المعايير تكون بحد ذاتها عرضة للجدل، إلا أن المعيارين الأخيرين، على الرغم من انهما تاريخانيان، انهما ما وراء أدبيان extraliterary.

وتعد هذه الاعتبارات، مع ذلك، عامة إلى حد ما. وقد طور نقد الأدب الأخرون مناهج للتحليل الأسلوبى الأكثر إسهامًا ضمن اطار نظرى يركز، على الرغم من ذلك، على التلقى والاستجابة. وعلى السرغم مسن أن ميشيل ريفاتير وستانلى فش انطلقا من تراث يختلف تمامًا عن التراث الذى انطلق منه ياوس وغادامير، يمثل اهتمامهما بعملية القراءة، بوصفها محددًا أساسيًا لمعنى النص الأدبى، طرقًا ممكنة لتوضيح ميكانيكا التلقى والتاريخ الفعال.

وإن نقد ميشيل ريفاتير لتحليل ياكوبسن وليفى شـنراوس لقصيدة بودلير الموسومة "قطط"، يشاطر الكثير من دارسى الأدب تحفظاتهم حول قدرة اللسانيات البنيوية على حبس " الشعر " فى جزء معين من اللغة. (1) ويرى ريفاتير أن البني التي ينتقيها التحليل اللسانى كثيرًا ما تكون غير قابلة للإدراك ولا يمكن أن تمثل السمات المحددة التى تولد لدى القارئ الشعور التجريبي بأن النص قصيدة. وبالمقارنة مع "القصيدة الممتازة" superpoem التي بناها ياكوبسن وليفى شنراوس، فإن ريفاتير يبنى "القارئ الممتاز" superreader بالاستناد إلى استجابات قراء مختلفين.

ولا حاجة هنا لوصف تفصيلات تحليله الأسلوبى لأن الموازاة مع نظريات التلقى الهرمنيوطيقية تكمن فى إصرار ريفانير على ضرورة رؤية القصيدة بوصفها استجابة. ولهذا فإن قارئ ريفانير الممتاز يتخذ أى شىء يستوقف القارئ ويجذب انتباهه، بوصفه علامة موضوعية على واقعية الاتصال بالقصيدة، وبوصفه مفتاحًا لبنيتها الشعرية. وتفهم هذه القصيدة فى ضوء التعارضات الثنائية التى تولد لختلافات غير متكهنة (OSP 203-204).

وينبغى الالتفات إلى سمتين تسمان نظرية القصيد بوصفها استجابة. أولاً، ثمة معنى مهم يتفق فيه ريفاتير مع الإصرار الهرمنيوطيقى على ضرورة تضمين مادة الموضوع فى أى تفسير لعملية فهم الشعر والأدب. وعلى العكس من المصاولات الإدراكية التى قام بها منظرون أمثال آى. أى. ريتشاردز لعزل الأدب عن الرسالة أو المحتوى أو المعلومات، فإن أسلوبية ريفاتير تتعامل مع الرسالة بوصفها جزء أساسيا – وإن لم تكن الجزء الأهم – من الظاهرة الشعرية (٢٠٢ DSP).

ثانيا، هناك أيضا معنى يبقى فيه نهج ريفاتير أقرب إلى البنيوية مما إلى الهرمنيوطيقا، لأن القارئ الممتاز يظهر فى هذه المقالة ليكون تزامنيا ولا تاريخانيا على نحو غريب. ويتم استحضار القراءات جميعا معا، بغض النظر عن الزمان والمكان والموقع، لخلق فعل قراءة مثالى واحد. والحق أن ريفاتير يفرع الاستجابة من محتواها (الأيدلوجية أو خلفية الموضوع أو الأغراض) ويستخدمها بوصفها فكرة لوسائل العمل اللسانية ("DSP" 203). ومما لا شك فيه أن هذا التزامن لا يعد بالضرورة عيبًا فى منهج التحليل الأسلوبى، بل إنه يبين أن النظرية لا تعد تعبيراً تامًا عن الوعى التاريخى الذى يراه غادامير أساسًا للتأويل الأدبى.

ومن ناحية أخرى، يطور ستانلى فش مقاربة أخرى للأسلوبية يرعم فيها أنها تاريخية راديكالية. ونجده يدافع، بوصفه مؤرخًا أدبيًا ضليعًا أيضًا، عن ما يمكن تسميته بالتفسير الأكثر راديكالية لنظرية التلقى. ويتحدث في مقالته الواعدة "الأدب في القارئ: الأسلوبية الانفعالية" Literature in the Reader: Affective في القارئ: الأسلوبية الانفعالية الأدي يقوم به القارئ. إلا أن ذلك يحدث بطريقة تنصف " قالب المحددات السياسية والثقافية والأدبية " الذي يكمن وراء كل قراءة إنصافًا ظاهريًا، وبذا فإنه ينصف " الشروط المحلية (التي تشتمل على) المفاهيم المحلية للقيمة الأدبية " (حمل المحلية النظام، إن كان ناجخا، يربط مفهوم الاستجابة بمفهومي التلقى والتأثير الأكثر تاريخية، بالصورة التي يربط مفهوم الاستجابة بمفهومي التلقى والتأثير الأكثر تاريخية، بالصورة التي طورهما بها ياوس وغيره.

وتأخذ نظرية فش، على غرار نظرية هيرش، معظم قصدها البلاغدى من معارضتها لويمسات وبيردسلى. فبينما انغمر هيرش فى المغالطة القصدية، نجد فش يهاجم مقالتهما الموسومة "المغالطة العاطفية". وتؤكد هذه المقالة أن استجابة القارئ السايكولوجى هى مصدر خارجى للدليل على معنى النص بوصفه قصدًا للمؤلف:

تعد المغالطة العاطفية خلطًا بين القصيدة ونتائجها (أى ما تكون عليه، وما تفعله)، بمعنى أنها حالة الشكوكية الإبستمولوجية الخاصة... فهى تبدأ بمحاولة استنباط معيار النقد من الآثار الإبستمولوجية للقصيدة وتنتهى بالانطباعية والنسبية. وأن محصلة المغالطة، بنوعيها القصدى والعاطفى، تمثل ميل القصيدة ذاتها، بوصفها موضوع الحكم النقدى، إلى الاختفاء.(١١).

ويميل فش إلى البرهنة على أن المغالطة العاطفية مغلوطة بذاتها، وذلك من خلال تقديم نظرية معنى تختلف عن النظرية التى افترضها ويمسات وبيردسلى، لكن غرضه الأساس معروف تماما، لأنه يؤكد أن الاستجابة ليست مماثلة للتاثير، بل تشتمل على عمليات إدراكية معينة في عملية فهم الكلمات الموجودة على الصفحة. وبدلاً من جعل الاستجابة مقتصرة على المشاعر السايكولوجية، يوسعها فش لتشمل فعل الاتصال كله، ويعتقد أن محاولة جعل التأويل مقتصراً على النص، بوصفه شيئا بذاته، تعد محاولة تجريدية، كما هو واضح.

وبدلا من اهتمام الناقدين بالنص، يقدم فش" منهجا للتحليل يركز على القارئ بدلاً من تركيزه على النتاج الإنساني " (400 LR 400). وتبدأ " أسلوبيته الانفعالية " بالتساؤل عما تفعله (لا ما تعنيه) كل كلمة وجملة وفقرة وفصل و.... الخ. وتجيب عن ذلك عبر " تحليل استجابات القارئ المتنامية نحو الكلمات بالصورة التسي تتعاقب بها وراء بعضها زمانيا " (388-387 LR 387). وقد تمكن فش من تجنب النزعة السايكولوجية التي انتقدها ويمسات وبيردسلي لأن مفهومه للاستجابة لا النزعة السايكولوجية الأخر "(١٦) وأن يمت بصلة لـ " الدموع والوخزات " و "الأعراض السايكولوجية الأخر "(١٦) وأن قارئه، مثل قارئ ريفاتير الممتاز، يمثل بناء لا قارئا حيا فعلاً (100 LR 407). ويمثل هذا " القارئ المثقف " informed reader مجموعة من الكفاءات التركيبية الدلالية ذات العلاقة، كما أنه مفهوم لساني موداه أن على الناقد البايوغرافي الوصول إليه بغية نقديم تقرير موثوق حول خبرته عن العمل الأدبي.

لذا تعد نظرية فش قريبة من الهرمنيوطيقا الفلسفية بإصرارها على أن العمل الأدبى لا يأتى إلا ليكون فى عملية فهم وتأويل. وهناك ثلاث نتائج طبيعية مهمة تتبع من تفسير فش اللاسايكولوجى لتلسين عملية القراءة. تعنى النتيجة الأولى بالتفريق بين اللغة الاعتيادية واللغة الشعرية، فى حين تعنى الثانية بصلة الرسالة بالعمل الأدبى فضلاً عن مادة موضوع الأدب ذاته، أما الثالثة فتهتم بمكانة القصد.

وفش مقتنع أن المحاولة الرامية لإيجاد سمات لسانية محددة تميز الشعر من اللغة اللاشعرية الأخرى تعتمد تصور اخاطنا (408 LR 408). فبدلاً من رؤية الشعر بوصفه إنزياحا deviation عن الاستعمال الاعتيادى، وبذا يكون شيئا غير اعتيادى أو متميز اعلى نحو متفرد، يرى فش أن اللغة العادية تشتمل على أنواع التعقيد ذاتها التي تشتمل عليها اللغة الشعرية (وإن كان ذلك بدرجة مختلفة). لهذا تجده يهاجم ريفاتير لأنه أنشأ منهجا منفصلاً للتعامل مع الأثار التي تكون شعرية، تحديدا (418 LR 418). ولا بد من وجود بعض الاختلافات قطعًا، حتى وإن كانت في الدرجة لا في النوع. ولهذا، بعد الأدب، وفقًا لتفسير فش، الاستعمال الواعي ذاتيًا لموارد اللغة الاعتبادية، وينبغي له مقاربته مع مختلف الاتجاهات والتوقعات.

أما النتيجة الثانية، النابعة من النتيجة الأولى، فهى أكثر صلة بالمناقشة الحالية. إذ يرى فش، مثل ريفاتير، أن الرسالة سيطرة مهمة على استجابة القارئ ولهذا ينبغى لها عدم استبعادها بوصفها عديمة الصلة بالموضوع، مثلما قد يحصل

فى النقد الشكلانى (424-425). ومجددًا نقول أن الرسالة لا تمثل بالضرورة أهم سمة فى العمل الأدبى، بل لا ينبغى لنا تمييز الأدب من اللغة غير الأدبية بناء على أنها لا تحمل رسالة. ولا شك فى أن رسالة القصيدة، بوصفها الاستعمال الواعى ذاتيًا لموارد اللغة، يمكن أن يكون إشارة محيلة ذاتيًا إلى إجراءاتها الخاصة، فضلاً عن أن الرسالة تشتمل على الشكل مضافًا إليه مذهب إستطرادى. وفش يعارض الدافعيون emotivists أمثال ريتشاردز الذى يؤكد أن المنطق والجدل لا يمتان للشعر بصلة. وعلى الرغم من أن الاتساق قد يكون أقل اهمية ليعض أشكال الشعر والنثر، يشير فش إلى أن العمليات الادراكية، مثل الحساب والمقارنة والاستدلال، كثيرًا ما تكون متضمنة أساسًا، مثلما يبين ذلك اختصاصة المحدد، أى تخصصه بأدب القرن السابع عشر (414-413). أما على الصعيد الهرمنيوطيقى، فيرمى فش إلى القول أن التحول الجمالي للأدب إلى أدب خيالى، وإلى عدم مراعاة مادة موضوعه، يسىء تصوير فاعلية الفهم والتأويل.

أما النتبجة الثالثة، المتعلقة بالتركيز على القارئ، فتخص علاقة قصد المؤلف إذ لا يناقش فش مسألة القصد في مقالة 'الأدب في القارئ"، أما في مقالة "وصف البني الشعرية" Describing Poetic Structures يستبعد ريفانير هذه المسالة من دائرة اهتمامه منطلقًا من أسس واهية تقول أن الشاعر ما عاد حاضرًا، و أن معر فتنا بقصد المؤلف، تكون خارجية بالنسبة إلى الرسالة، لأنها مستنبطة تاريخيًا (DSP 202). ومع الاهتمام بالقوة البناءة التي تتمتع بها الاستجابة والقراءة والتلقى، من الممكن رؤية قصد المؤلف في ضوء جديد أيضًا. ويعد الجدل، الذي قدمناه في الفصل الأول عن قصد المؤلف، موجهًا بالدرجة الأساس ضد النزعة السابكولوجية. وأن الزعم بضرورة رفض قصد المؤلف، ليس بوصفه معيارًا حسب، بل بوصفه علة أيضنا، يعد تجاوزًا " للمغالطة القصدية " عند ويمسات وبيردسلي. ويهدف الجدل إلى إحداث شرخ في الأسبقية الموروثة المعطاة لمثل هذا المفهوم. ومن ناحية أخرى، لا يستبعد هذا الجدل قصد المؤلف المعبر عنه - أي، تأمله في عمله وتأويله له، استبعادًا تامًا لأن مثل هذا التأويل قد يشتمل على رؤى صالحة، فالتأويل الذاتي للمؤلف وثيق الصلة بأى تأويل آخر - وأن كان لا يتعدى ذلك بانضرورة. وأن امتيازه الممكن يأتى من تاريخ تأويل العمل وتأثيره في ذلك التاريخ. فالمؤلف قارئ آخر، وبالطريقة هذه يمكن احترامه. وسع ذلك، لا يستتبع

هذا الأمر أن احترام المؤلف يقف حائلاً أمام تفنيده (وهناك جدل مشابه لهذا في التأويل الذي يمثله تلقى العمل من جمهور أصيل).

وبينما تكون نظرية فش مفيدة في إظهار ضيق أفق بعيض مذاهب النقيد الشكلانية وإظهار الفوائد الكامنة في نظرية الاستجابة، نجد أن حججه تلزمه أحيانًا، بمزاعم تنطوى على مفارقة. وينبغي لنا فهم حججه الأساسية ضد ويمسات وبيردسلي بأنها تعارض مباشر مع فصلهما لمعنى الجملة عما تفعله. فحينما يقول فش عن جملة معينة أن " ما تفعله هو ما تعنيه " فإنه يوحى بـ " عدم وجود علاقة مباشرة بين معنى الجملة (شذرة، رواية، قصيدة) وما تعنيه كلماتها " (LR 393). وإن إحدى نتائج رأيه بالمعنى تقول " أن من المستحيل أن يعنى المؤلف الشهيء نفسه بطريقتين مختلفتين (أو أكثر) " (LR 393). وعلى الرغم من أن نظريته تعتمد نظرية المعنى الإدراكية الأخرى، يعد استعماله لمصطلح " معنى " مبهما وينطوى على مفارقة، كما أن تحديده لمسألة أن معنى ملفوظ ما يمثل خبرة الملفوظ، لا يدفعه، على نحو مرغوب فيه، صوب تحليل فعل الكلام للمعني، بل يلزمه بفلسفة الذهن ما قبل الفتغنشتينية مثل زعمه أن " المكان الدي يُخلف فيه المعنى، أو لا يُخلق، هو ذهن القارئ وليس الصفحة المطبوعة أو الفراغ الواقسع بين دفتى الكتاب " (٣٩٧ ، LR). ونظرا إلى أن القارئ المقصود هنا هو القارئ المطلع، كما هو واضح - لا بوصفه شخصًا حيًّا، بل بناءً لسانيًا - يبدو مصطلح " خبرة " مجازيا وغير ضروري.

وهكذا نجد أن فش يعرض موقفه لخطر الصعوبات ذاتها التي كشفناها في الفصل الأول، التي واجهت هيرش حينما لجأ إلى الخبرة السايكولوجية المستقلة عن تعبيرها اللساني، وأن الذي حدث هو أنه نظر إلى رفض قصد المؤلف أو النقد النشوئي على أنه يترك المرء يواجه خيارًا بين الصفحة المطبوعة أو ذهن القارئ بوصفه بؤرة " المعنى ويختار ويمسات وبيردسلي الخيار الأول، ويختار في الثاني، إلا أن رأى فش أكثر تمكنًا، ومن الممكن أن تنجح نظريته في المعنى من خلال منظري أفعال الكلام الذين جاءوا بعد فتغنشتين، أمثال أوستن Austin وسيرل Scarle. ومع ذلك، تبدو هذه المهمة عسيرة ولا يمكن الجدال بشانها إلا بعد الانتهاء منها. ومع غياب هكذا نظرية، يميل المرء إلى الاعتقاد بأن فيش لا يتحدث عن المعنى بطريقة أحادية المعنى حقًا حسب، بل ينزلق بين ما أسماه الفصل الأول ب " المغزى " و "الدلالة".

وفش نفسه لا ينوى التحدث عن الدلالة بمعنى أنها "مذهب" أو "قيمة" value vajue فهو يصر، حينما يطبق منهجه، على أن " هذا المنهج يرفض الإجابة عن (أو حتى طرح) السؤال الآتى: "ما الذى يتحدث عنه هذا العمل" (19 LR 399). فمنهجه يتجنب دائمًا " الوصول إلى غاية " العمل الأدبى لأن " الوصول إلى الغاية هو هدف النقد الذى يؤمن بالمضمون، أى بالمعنى الذى يمكن استخلاصه " ( LR هو هدف النقد الذى يؤمن بالمضمون، أى بالمعنى الذى يمكن استخلاصه " ( 410). ولا تتضح أسباب هذا الامتناع الشكلاني تقريبًا عن وجوبية عد الرسالة من وروبية إذا علمنا حجة فش الأخرى التى تقول أن الرسالة هي، في الأقل، جزء من الاستجابة للعمل. وقد يبدو أن هذا الامتناع، مضافًا إليه حقيقة أن منهج في يجعل من الصعب القول أن "هذا العمل أفضل من غيره، أو حتى أن العمل نفسه جيد أو ردىء" (140 LR 404)، هو امتناع يؤكد الشعور الكامن خلف "المغالطة العطفية" القائل أن النقد المتجه صوب الاستجابة ينتهي بالنسبية، وأن استجابة فش الوحيدة هي زعمه، غير المحتمل إلى حد ما، بأن القراءات لا تختلف في استجابتها الذي يكشف عن مدى الصعوبة التي واجهها هو زعمه الشخصي بأنه يفضيل الذاتية المعترف بها والمسيطر عليها" على الموضوعية الوهمية. "الذاتية المعترف بها والمسيطر عليها" على الموضوعية الوهمية. "الذاتية المعترف بها والمسيطر عليها" على الموضوعية الوهمية.

ولا شك في أن الموضوعية التي يضعها فش في ذهنه هي نتيجة لقرار قصر النقد على النص نفسه، أي "موضوع الحكم النقدى تحديدًا " الدي ترى "المغالطة الانفعالية" أنه "يميل إلى الاختفاء " في النقد المتجه صوب الاستجابة. إذ يعتقد فش أن موضوعية النص محض وهم لأن عملية القراءة هي ما ينبغي وصفه حقًا. وبهذه العملية لا تكون القصيدة موضوعًا ستاتيكيًا مسلمًا به، بل متغيرة باستمرار - "ولهذا السبب لا يوجد "موضوع" على الإطلاق " (LR 401).

وعند هذا الموضع تحديدًا، يحمل فش مفهوم الاستجابة إلى حد بعيد بحيث يختفى النص بالمرة في سياق القارئ، وتبدو نظرية الاستجابة أو نظرية التلقى التي لا تمت بصلة للاستجابة أو للتلقى منطوية على مفارقة حقًا. (١٠) فبينما قد لا يكون النص شيئًا محددًا بذاته، لا حاجة إلى أن نستتج أنه لا شيء أو أنه غير موجود، إذا سلمنا، مثلاً، أن الرسالة، بعد من أبعاد عملية القراءة. فإن استنتاج أن قصيدة ما هي قصيدة حب بينما هي قصيدة عن الموت، يعنى ارتكاب خطأ فادح بحق النص. فالرسالة الخاطئة قصيدة خاطئة. ولا شك أن بالإمكان بناء النص لغرض إثارة

استجابات "خاطئة "لتعزيز الاستجابة المرغوبة. ونتيجة لتحليل كتاب "نقدم الرحالة " Pilgrim's Progress يستنتج فش شخصيًا أن نتيجة منهجه ستتمثل ب "وصف بنية الاستجابة التي قد ترتبط بعلاقة منحرفة أو حتى متناقضة ببنية العمل بوصفها شيئًا بذاته " (198 LR). لكن لو كانت الاستجابة علاقة، مثلما يعترف بذلك فش، لكان من الضرورى وجود مصطلح آخر، أي الشيء الذي يستجاب له في العلاقة.وتشير ملاحظة فش إلى أنه لم يحرر نفسه حقًا من مفهوم "الاستجابة" أو الخبرة" السايكولوجية - الذي يرى، هو نفسه، ضرورة الابتعاد عنها.

وبغض النظر عن هذه الصعوبات، فإن تركيز فش على تلسين [لسانية]عملية القراءة (لا على سايكولوجيتها)، ومقاربته للأسلوبية، هما إسهامان مهمان لتطوير نظرية التلقى فى النقد الأدبى. ولا شك فى أن الفلسفة الهرمنيوطيقية ليست بها حاجة إلى قبول برامج معينة لمنظرى تلقى محددين، أمثال ياوس أو ريفاتير أو فش، بل يؤخذ قصدهم على نحو ممتاز بحيث يتوجب تحرير التاريخ الأدبى من الشروحات الموضوعاتية لكل من الجمالية المحضة والوعى التاريخي المحض. ولا تتمثل مهمة التاريخ الأدبى بإعادة تفسير ما بدا أمام المؤلف حينما كتب النص. إذ بالاعتماد على التفسير الهرمنيوطيقية التى قدمها غادامير وياوس، نجد أن مثل هذا التفسير الجبرى للتاريخ الأدبى يتغاضى عن الغاية الأساسية التى مؤداها أن التأويل الأدبى كله يعد تاريخا أدبيًا ضمن معنى مهم. ففعل التأويل ذاته يولد تاريخ النص الأدبى، والأدب يكون تاريخيًا أساسنا حد أن العمل لا يكون موجودًا على نحو مستقل عن تراث التأويلات الذي يفهم منه هذا العمل.

### سادسًا – مفارقة الحداثة: هارولد بلوم

إن التعارض النيتشوى بين الشعر والتاريخ لا يكون إشكاليًا للمورخ بل للشاعر أو المبدع الأدبى الآخر أيضنا، ويقدم لنا كل من الأدب والتاريخ الأدبى الشكالية فهم الكيفية التى يكون بها شيء ما ملازمًا للتراث – وبذا يكون تاريخيًا – ويتضمن أو يحقق، مع ذلك، أصالة متفردة تتعالى على التراث. وإذا علمنا أطروحة اتصال التاريخ والتراث الهرمنيوطيقية، كيف يحدث الانفصال، أى الفعل الشعرى الإبداعي حقًا؟ وكيف يظهر الجديد؟

يرى غادامير أن المفهوم الهرمنيوطيقى للناريخ الفعال والتركيز على مرجعية التراث واتصاله لا يعيقان إمكانية الإبداع الأصيل. ومجددًا نقول أن الاعتقاد بأن الوعى الهرمنيوطيقى يمنع ظهور الجديد أو الثوري، لهو سوء فهم للمفهوم. إذ يساء تصور التاريخ إذا نظر إليه بوصفه اتصيالاً عضوياً متطور باستقلال ومن غير انقطاع. ويرى غادامير عكس ذلك، إذ أن التراث لا يتولد بذلك النوع من اليقين، وليست له "براءة الحياة العضوية"، بل " يمكن مقاومته بالحماسة الثورية حينما يكتشف أنه بلا حياة ومعدوم المرونة " (KS I 160).

ويمكن توضيح المسألة بالإشارة إلى أن الأدب يميل إلى الاستناد إلى تراث ما لمكانته وإمكاناته، وقد يتطلب هذا التراث ثورة باطنية، كما قد يكون من الضرورى القيام بشىء ما لم ينجز من قبل. فلعل المؤلف الذي يحاول، عن عمد، القيام بشىء قد أنجز من قبل، ما يزال يحاول القيام بشىء مختلف... شىء جديد... شىء لا يقوم به معاصروه الذين يحاولون جميعًا أن يكونوا "أصيلين". ومع ذلك، أن أكثر ما كتب يخفق بإتيان شىء جديد، وربما كان سبب ذلك أن التأمل، في ما قد أنجز، لم يكن عميعًا بما فيه الكفاية.

و لا شك فى أن الفلسفة الهرمنيوطيقية عندما تؤكد أن الحداثة الجمالية غير معاقة، لا تسهل من مهمة الشاعر. وأن القول أن الموقف الفلسفى لا ينطوى على مفارقة أبستمولوجية لا يعنى أن الشاعر سيواجه صعوبات أقل حينما يحاول إيجاد صوته. لهذا فإن النظرية الهرمنيوطيقية لا تحل سوى المفارقات الفلسفية المقترنة

بالتاريخانية. فهى لا تحل الرؤية التاريخانية القائلة أن ما يعد شعرًا، أو حتى فلسفة يكون خاضعًا للتغيير. والحق أن مهمة الشاعر والناقد، وربما الفيلسوف، الأساسية جدًا هي الإسهام بإحداث التغيير في حقولهم المعرفية.

ويعد هارولد بلوم أحد نقاد الأدب الذين بشاطرون الحدوس التاريخانية الكامنة خلف الفلسفة الهرمنيوطيقية ويعرفها في نظرية تاريخ أدبي غنية " إذ يمثل كتابه "قلق التأثير" The Anxiety of Influence (°') أكثر من (وكذلك أقل من) محض" نظرية في الشعر"، بشرنا بها في العنوان الفرعي، لأنها تصور نظرية تقافتنا ونظرية حداثتنا بذاتها. ونظرا إلى أن هذا الفيلسوف الأكاديمي انسحب من "ساحة التدريس"، يخطو الناقد الأدبي فيه خطواته لتقديم تشخيص واضح لمحاولة العقل الحديث للتفكير على نحو إبداعي في الوقت ذاته الذي يتأمل فيه نشوءه وشرطه التاريخي.

يعد كتاب بلوم نظرية للتاريخ الأدبى تذهب إلى ما وراء الاهتمام بالكيفية التى يتعامل بها المؤول مع الموضوع الأدبى (على الرغم من أنها [أى النظرية] تعود إليه مجددًا)، كما ترى أن الإدراك الذاتى التاريخى - ويمكن لنا أن نقول الوعى الهرمنيوطيقى - يعود إلى الشاعر، وبمقدورنا القول أن بلوم يتعامل مع الإدراك الهرمنيوطيقى للشعر ذاته، لأن شاعره هو "الشاعر داخل الشاعر" (A I A)، وليس شخصًا بايوغرافيًا. وتبعًا لما تراه نظرية التأثير الشعرى عند بلوم فإن معنى القصيدة يمثل وظيفة القراءة، إلا أنها تلك القراءة التى لا تؤدى إلى تحويل القصيدة إلى "شيء لا يعد قصيدة بحد ذاته" بل إلى "قصيدة أخرى" (AI 70)، أى القصيدة السلف precursor.

ولهذا، تعد نظرية التاريخ الأدبى عند بلوم نظرية محايثة أو جوهرية جـذا بالنسبة للشعر بذاته، ولا ينبغى لنا تفسير الشعر بتحويله إلى عوامل خارجية مثـل الصور أو الأفكار أو المعطيات أو الظواهر (AI 94). وفي الوقـت نفسـه، تعـد نظرية بلوم معللة للتاريخ الشعرى لأنها تؤول القصائد تعاقبيًا عبر قصـائد أخـر، ونظرًا إلى أنها نظرية تأويل، لذلك فإنها تتحاشى المفارقة لأنها تعترف بكـل مـن ضرورة أن نعد الشعر محايثًا، وضرورة أن لا تتجرد هذه المحايئة من التاريخانية. وترتبط القصيدة بعلاقة مع تراث الشعر، أي التراث الـذي لا حاجـة لأن يكـون واعيا تماما ليكون فعالاً. كما يستلهم بلوم الفكرة الفرويدية التي تنظر إلى التـراث

بوصفه "مماثلاً للمادة المكبوتة في حياة الفرد الذهنية" (AI 109). لهذا كان بمقدوره الإدلاء بزعمه المدهش ومؤداه أن لا حاجة لأن تكون قصيدة السلف قصيدة لم يقرأها الشاعر الخاف[اللاحق] ephebe (") في حياته أبدًا (70 AI 70). كما أن التأثير ليس شيئًا يمكن الهروب منه بالبراءة أو الجهل، ولا يمكن أن يكون الخيال ممكنًا من غير التأثير (AI 154). ويعتقد بلوم أن أعظم منكري التأثير المحدثين، أمثال غوتة، ونيتشه، ومان، وبليك، وروسو، وهيغو، يبدون، على نصو يثير السخرية، قلقًا عميقًا إزاء التأثير (AI 56). ولا يمكن ببساطة نسيان السلف لأن النسيان، مثلما يعترف بذلك نيتشه، هو عملية كبت، لا عملية تحرير، نابعة عن إرادة. ويقول بلوم: "أن أي سلف منسى يصبح عملاق الخيال" (AI 107).

ولهذا، إذا مثلت قصيدة ما قراءة لقصيدة سالفة، سواء أحدثت القراءة حقاً أم لا، ينبغى أن تكون القراءة من نوع خاص، وينبغى أن تمنع تأثير القصيدة السالفة من أن يطغى على القصيدة الجديدة ويخضعها: "ربما يرغب كل قارئ جيد بالغرق، لكن إذا غرق الشاعر فإنه لن يصبح، عندئذ، سوى قارئ " (73 AI). فالتأثير هو القلق الأساسى للذهن الحديث حينما يواجه التوتر في حاجة السلف إلى "أن أكون أنا ولكن ليس أنا " (AI 70). ولا بد أن تمثل قراءة الخاف للساف سوء قراءة أو سوء تأويل: "فإذا أراد الخاف تحاشى الإصرار المتعنت، فإنه يحتاج إلى نبذ الإدراك الحسى الصحيح للقصائد التي يقدرها عاليًا "(AI 71).

<sup>(°)</sup> ephebe: المصطلح خاص بنظرية بلوم، وهو يقتبس هذه الكلمة اليونائية التي كانت تعنسي الحارس الشاب ليشير بها إلى الشاعر الشاب، وأن كان هنا لا يحرس المدينة بن ينسه عليها (المصطلحات الادبية / د. محمد عناني).

الانفصال، أى: إلى حدوث توقف أو انجراف فى هذا التاريخ بحيث يستمكن مسن إزاحة سلفة والوقوف محله - مثلما أن الطفل الذى يعلم أنه مدين بحيات لوالديسه يريد رد الجميل لوالده (ربما بإنقاذ حياته)، إلا أنه يرغب أيضًا برد الجميل لوالدته (فى أن يصبح هو الوالد).(١٦)

إن ما يرغب به الخَلَف هو الاعتراف بإبداعه في تاريخ الشعر مقدمًا نفسه ذروة لهذا التاريخ. ومع ذلك ينبغى أن تكون عملية إعادة التنظيم كاملة تمامًا بحيث تتعكس فيها سلسلة التأثير الاعتيادية. فبدلاً من السلببية التقدمية causation الاعتيادية، التي من خلالها ينظر إلى الشاعر السلف على أنه يؤثر في الشاعر الخلف، توحى نظرية بلوم بسببية ارتجاعية. إذ لا ينبغى لنا أن ننظر في مقاطع معينة من عمل السلف على أنها إيذانات بفجر الشاعر الخلف حسب، بل ينبغى لنا إظهار السلف مدينًا (وأقل شأنًا) من إنجاز الشاعر اللحق وروعت وروعت (AI 141).

فالشاعر القوى هو الذى ينجح فى جعلنا نرى العمل السابق بطريقة لم نكن لنمتلكها لولا ظهوره، وذلك لأن الأمر هو "كما لو أن الشاعر اللاحق قد كتب عمل السلف المتميز " (AI 16). ولذلك يجد بلوم أن حكمة نيتشه التى يقول فيها "حينما لا يكون للمرء والد جيد، فإن من الضرورى أن يبتدع له والذا "أصدق من مقولة كيركيغارد "إن الذى يرغب بالعمل يلد والده " (AI 56).

ويعد بلوم واعيًا تمامًا بمفارقة الحداثة التي وصفها نيتشه، ويرفض، على العكس من نيتشه، ولكن لأسباب تختلف عن أسباب رفض دى مان، الحل المتمثل باللجوء إلى الشباب كطريقة للتعالى على مرض الوعى التأملى التاريخي. فعلى الرغم مما يعتقده الشباب من انهم أنقياء، إلا انهم ليسوا كذلك، فالمرء مرتبط بالتاريخ حتمًا، لكن بعلاقة وحشية وفاسدة ومنحرفة (AI 85). كما أن بلوم مدرك تمامنا أن الصعوبة التي يواجهها الشاعر المبدع ليست صعوبة مفهومية فقط بل إنها مغروسة في مشروع الشعر كله. وإذا لجأنا إلى الملاحظة السببية الحقيقية التي تقول أن " لا حاجة لأن يقوم التأثير الشعرى بجعل الشعراء أقل أصالة، طالما أنه كثيرًا ما يجعلهم أكثر أصالة، وأن لم يجعلهم الأفضل، بالضرورة"، فإننا نستطيع عندئذ تنحية المعضلة المفهومية المتعلقة بالكيفية التي يعطى بها التاريخ الأدبى معنى لكل من التأثير الشعرى و الأصالة الشعرية (AI 7).

كما يحل بلوم أيضاً مفارقة التأثير والجدة على وجه التحديد لأنه يقدم شكلاً متقدماً لنظرية الناقى، تلك النظرية التى تركز على قراءة الشعر والمراجعة التراكمية للتراث فى تحديد الأعمال الشعرية. ونجد على المستوى الظاهر أن بلوم يتخلى عن أسطورة كتابة الشعر البريئة واللادافعية من خلال الإشارة إلى الغيرة والقلق الكامنين خلف الكتابة مما يجعلها سوء قراءة متعمدة (86 AI). ومع ذلك، والقلق الكامنين خلف الكتابة مما يجعلها سوء قراءة متعمدة (قلق فإن هذا يعنى الاعتراف أن ما يبدو أنه " الشاعر داخل الشاعر " من الناحية السايكولوجية، هو فى الحقيقة توصية للقارئ الجيد، أى الناقد الأدبى. والحق أن من غير الممكن أن نعد نظرية بلوم نظرية شعر حقًا. فكل ما تقوله عن الشعر هو: إن ما يعد شعرا التي ولدها، في أزمان مختلفة، كل من سيصبح الشاعر القوى اللاحق [الخطاء مثل هدف ولا تقدم أية معايير لما يعد شعراً، والحق أن من غير الممكن إعطاء مثل هذه المعايير لأن قلق التأثير الكامن في الشعر كله يكون غير محدد بذاته ومتناسبا مع وقفه التاريخي المحدد.

وبوصفها نظرية نقد لا شعر، تحدث عندئذ إزاحة غربية الشاعر والشعرية. ونظرا إلى أن نجاح إرادة السلطة الشعرية يعتمد توليد رؤيا جديدة لتاريخ الشعراء فمن يكون أفضل عدة من الناقد – المؤرخ لهذه المهمة؟ إذ قد يفسح الشعراء الأقوياء في النهاية المجال أمام النقاد الأقوياء، إلا أن من الصعب، حقًا، التغريب بين الاثنين. وبلوم نفسه يطلق تسمية "القصيدة القاسية" severe Poem على كتابه(13 A). ويؤكد أن النقد والشعر لا يكونان متشابهين إلا بالدرجة كتابه (14 الاختلاف الراهن هو أن الناقد لديه آباء أكثر لأن أسلافه هم الشعراء والنقاد، معا (15 A). ويدعو بلوم إلى نقد تضادي [نقيضي] ينظر في القصيدة بوصفها سوء قراءة تضادية لقصائد أخرى. إلا أن بلوم، بسبب حقيقة أن معنى القصيدة ما هو إلا قصيدة أخرى، وأن القصائد سوء قراءات، يتوصيل إلى نثريًا " (195 A).

إن الصعوبة التي تصاحب نظرية النقد هذه هي أنه مثلما لا توجد معايير محددة للشعر، لا توجد معايير للنقد، أو ربما كان النجاح هو المعيار الوحيد. ومع

ذلك ببدو بلوم، بشأن هذه القضية، واقعًا في مفارقة نيتسه حد أنه يستعير لغة نيتسه ذلت المفارقة الواضحة، فيقول:

إن القضية هي التاريخ الحقيقي، أو الاستعمال الحقيقي له، بدلاً من سوء استعماله، بالمعنى النيتشوى. أما التاريخ الشعرى الحقيقي فهو القصة التي تتعلق بالكيفية التي عانى بها الشعراء، بوصفهم شعراء، من شعراء آخرين (AI 94).

ونظرًا إلى أن الحقيقة هنا هى مسألة استعمال أو غرض، يبدو من غير الواضح ما إذا كان التاريخ الشعرى "الحقيقى معتمدًا أى شيء أكثر من اعتماده قدرة الناقد على إقناع بقية النقاد بأن تفسيره أكثر تشويقًا من التفسيرات الأخر إذ يرى بلوم (على العكس من نيتشه) أن غرض التاريخ الأدبى قد لا يتمثل إلا بإشباع الناقد لأنانيته. ومع ذلك تُحدث مثل هذه الذاتانية شرخًا في فاعلية النقد، لأنه لو اعتقد كل ناقد بأن فهمه، وأفهام الآخرين، للتاريخ الأدبى يتسم بالاعتباطية، وأن فاعليتهم ليست سوى ممارسة لسلطة الإرادة بغية التحول إلى الناقد الخكلة الأقوى، لما كان ثمة أساس حتى لأدنى مقدار من الإجماع المطلوب، بل ستكون الحاجة إلى المزيد لتفسير الكيفية التي يتمكن بها ناقد واحد من تقديم برهان افضل، أو امتلاك رؤيا أبعد من غيره.

ولا شك في أن رؤيا بلوم للثقافة الحديثة هي رؤيا أنتروبية (\*) entropic وربما لا يتهرب بلوم من هذه النتيجة العدمية؛ فالقلق يكون بشأن الموت أساسا. ونظرا إلى أن بلوم لا يناقش الشخص البايوغرافي وانما الشاعر السذى داخل الشاعر، يكون قلق التأثير، أيضنا، قلقًا بشأن موت الشعر. فموقف الثقافة اليوم أشبه بموقف الشعر، وأن الصورة التي يرسمها بلوم للشعر مشابهة، إلى حد ما، للمعنى النيتشوى للعدمية البارزة في العصور الحديثة. فإذا بدأ الشعر الذي أعقب شكسبير بالتافت إلى ما ورائه تدريجيًا، أي إلى القرنين التاسع عشر والعشرين، فإنه يصبح غارقًا بهاجس ذاته وبإدراكه لنظرته النكوصية المستمرة، وربما كان شعر ما بعد عصر الأنوار شعراً عن الشعر، دائمًا. ويرى نيتشه في تحليله الذي يقدمه في كتابه

<sup>(\*)</sup> الأنتروبيا: دالة حالة يُقصد بها اللا انتظام. وأن جميع التغيرات الفيزيانية والكيميانية تؤدى السى تغيسر نسبى في انتظام وتوزيع الذرات أو الجزينات في المجموعة والنظام (م).

"جينالوجيا الأخلاق". إن الشعر حينما يصبح واعيًا بكينونته على هذه الصورة فقط، لا يكون قادرًا على التهرب من الاعتراف العدمى بأنه لا يعكس سوى إرادة العدمية العمياء الفارغة.

ومع ذلك، قد يعجل موت الشعر بزوغ فجر النقد، وقد وضح أحد نقاد اليوم ذلك بقوله "أن أحدث المجلدات الرقيقة تبدو شفافة تمامًا بفضل الإشعاعات القوية المسلطة عليها من ألف ملاك نقدى". (١٧) ولكن إذا توقف الشعر، هل سيتأخر النقد جذا؟ إن تحرير النقد من موضوعه يعرضه لإمكانات التخيلات الغنية جميعًا. ومع ذلك فإنه إذا كان ينظر في نفسه بوصفه تخيلاً فقط، لا بوصفه معرفة (لأن الأسر ما عاد يشتمل على حقيقة، الآن)، فعندئذ لا يوجد شيء يبقيه بعيدًا عن الاستسلام الى الوعى الذاتى الوسواسى obsessive لمرض التخيل الحديث، وحينما يدرك الناقد، مثل الشاعر، إن الغاية هي التحول إلى الناقد الخيف القوى، يحدث عندئذ صراع تام من أجل السلطة و لا يصبح النقد اعتداءً كامنًا وإنما اعتداءً صدارخًا، ولكى تتجلى إرادة السلطة كما هي عليه فإن هذا يعنى إلحاق الهزيمة بغرضها، وهكذا، يصبح النقد بلا غاية إذا كانت القراءة نتيجة لتخييل اعتباطي، وأن كان غنيًا.

وعندئذ، وانطلاقا من المنظور الهرمنيوطيقى، تتمتع نظرية بلسوم بمزيسة الظهار إمكانية تفسير مشروع التاريخ الأدبى بطريقة يتم بها التوفيق بين متطلبات الوعى العمالي ومتطلبات الوعى التاريخاني. ولا يوجد ضمن نطاق الحلقة الهرمنيوطيقية توتر، لا يمكن تسويته، بين الشعر والتاريخ طالما أن الشعر ينبعث خلال فهم تأويلي يعد تاريخيًا بالدرجة الأساس. ومع ذلك، وعلى السرغم من الاعتراف الموثوق بتاريخانية الشعر، تخفق نظرية بلوم في التغلب على خطر العدمية الذي يتراءى خلف فهم نيتشه غير الوافي السوعى التاريخي، وتتخطى نظرية غادامير الهرمنيوطيقية حدود نيتشه بإعطاء وصف مختلف لظاهرة انصهار الأفاق في الوعى الهرمنيوطيقى.ويحدث هذا الانصهار عبر توسط مادة الموضوع التي تحدد كلاً من الآفاق الماضية والحاضرة، ولهذا يأتي انزلاق بلوم في العدمية نتيجة لافتقاره إلى عرض مادة الشعر ذاته، ويحدث ذلك بسبب عدم قدرته على التحدث عن توقعات الحقيقة فيما يتعلق بالشعر والنقد. ويبقى السؤال قائمًا عما إذا كانت هذه النظرية قادرة، في النهاية، على تعويض هذا النقص – أي أنه سؤال قد

يكون محرجًا جدًا لأية شعرية مستقبلية. ولا تقدم فلسفة غادامير الهرمنيوطيقية مثل هذه الشعرية المعيارية، إذ أن قيمتها تكمن في أنها تحدد العناصر التي ينبغي تضمينها في أي عملية للفهم الإنساني. وعلى الرغم من أن نظريات التلقى الحتمية تشرح الكيفية التي يمكن بها تطبيق هذه العناصر، إلا أنها تحدد في بعض الحالات المشكلات التي تنتج عن تجاهل عناصر معينة، وعن غلق الحلقة الهرمنيوطيقية بسرعة مفرطة.

### سابعًا - التاريخ الأدبي والحلقة التأويلية "خلاصة"

يتمخض التحليل الهرمنيوطيقى للعلاقة المتبادلة بين الفهم الأدبى والفهم التاريخى عن براهين الفصول السابقة فيما يتعلق بالصلة الأساسية المتبادلة بين الفهم والتأويل والنقد، كما أنه يكون شاملاً لها. فالحقيقة الشعرية تأويلية، بمعنى أن من الضرورى استحضار العمل إلى تأويل ينبغى لنا فهمه. وتثير هذه الخطوة خطر النسبية، أى إمكان قراءة أى شيء في النص، ولهذا السبب ينبغى أن يكون نقد التأويل وصلاحيته ومشروعيته ممكنًا. إلا أن النقد لا يكون ممكنًا إلا إذا كان فهم النص تأويليًا (ولو أعطى التأويل الوحيد الصحيح للنص مباشرة، لما كان نقد الفهم ضروريًا أو حتى ممكنًا). ولفهم الكيفية التي يتم بها تأويل النص، لا بد من فحص الفهم الذي اشترط التأويل، إذ أن فهم النص ذاتي أيضنًا. إلا أن مثل هذا الفهم الذاتي يكون تأويليًا دائمًا طالما كان الشخص القدر على إخضاع نفسه بموضوعية غير موجود.

وينتج عن ذلك، أو لأ، أن الفهم هو فهم ذاتى، وأن من الضرورى أن يتضمن النقد نقدًا ذاتيًا أيضًا. (١٨) إذ يشتمل نقد التأويل الآخر على تأويل، طالما أن هذا التأويل يكون تأويليًا بحد ذاته. لذا يكون النقد الذاتى خاضعًا للتنظيم - حتى وأن كان الناقد غير قادر على تحديد عماه، بل حتى وأن كان يعتقد أن التأويل كلمه يشتمل على العمى والبصيرة معًا.

وثمة نتيجة أخرى تبين أن التأويل سيرورة تاريخية، بالدرجة الأساس، أى أنه نتيجة التفاعل النقدى لمجتمع الخطاب، ولهذا يعد رد فعل الآخرين على التأويل اختبارًا مهمًا لقيمته. فضلاً عن أنه إذا كان التأويل يتجه صوب التأمل الذاتي المنهجى، أى أنه إذا لم يكن النقد دو غمائيًا بل واعيًا ذاتيًا، فإن هذا الوعى سيتضمن وعيًا هرمنيوطيقيًا، بالضرورة - أى إدراكًا هرمنيوطيقيًا لتراث التأويل الذي يؤثر في الفهم الحاضر.

ولهذا السبب يشتمل التأويل على تأويل ذاتى لتراث تلقى العمل. وتنطوى التأويلات الجديدة على قوة نقدية قدر ما تتواصل بالحوار مع النص وتظهر حدود استكشافات النص السابقة. ومع ذلك، لا يمثل فعل النقد الضمنى أو العلني للتراث

خصامًا معه. إذ يمكن أن يكون نقد التراث طريقة للارتباط بالتراث، أى لإظهار حقيقة التراث من خلال كشف زيف ما يراه الحاضر خطًا بأنه "موروث". فالقصيدة تواصل امتلاكها أثرًا ما طالما كان الحوار مؤديًا إلى إدراك ذاتى أكبر لقضايا المنهجيات السائدة. وكلما ازداد الإدراك الذاتى اتضحت النتائج أكثر، وتجلت الحاجة إلى نقد ذاتى لاحق. وبذا، لا يكون الجانب الأدبى - التاريخى من التأويل الأدبى محض لحظة حينما يحاول المؤول أن يخطو إلى الوراء للوصول إلى ماضى القصيدة. ويشتمل التاريخ الأدبى أيضًا على علاقة أساسية بالحاضر من خلال توليد إدراك ونقد ذاتيين. ويتطلب التأمل بنزاهة التأويلات الماضية تأملاً بنزاهة التأويلات الماضية .

ولهذا السبب يستند تحليل التاريخ الأدبى، الذى جعل مشروع التاريخ الأدبى يبدو منطويًا على مفارقة، إلى وهم. إذ أن فكرة الماضي والحاضر بوصفهما مدارين مغتربين مغلقين على بعضهما تعد فكرة مضللة. فالوعى التاريخي بالاختلافات بين الماضي و الحاضر يحتوى، ضمنًا، الإدراك الهرمنيوطيقي بأن الحاضر مشروط بالماضي قدر ما كان الحاضر بمثل تراثا يحتوى الماضي، ولا ينطوى التاريخ الأدبى على مفارقة إذا ما تذكر المرء أن فهم التاريخ يعنى محاولة فهم الحاضر (المتجلى في حقيقة أن النص " أدبى"). ولفهم الحاضر ينبغي على المرء فهم الإسهام الذي يقدمه العمل، وإسهامه الذي يقدمه هـو شخصــيا للتـراث (وبذا، تتشكل " تاريخانية " الأدب). وتكون محايثة النص الأدبى تاريخية قدر ما بكون النص قادرًا على أن يكون متعاليًا أو ما وراء تاريخيtranshistorical. ولا توحى تسمية النص بأنه " ما وراء تاريخي " بأن النص يجسد معنى أزليًا معينًا منفلتًا من السياق، بل يوحى أن للنص معنى فقط بأنه يبدو بصفة أدب لجيل تاريخي معين - أي، أنه يؤكد استحواذه على ذلك الجيل، بمعنى أنه يكون معاصرًا لكل حاضر " (WM 115). ويتجلى مثل هذا الاستحواذ، على وجه التحديد، في حقيقة أن النص محابث. فالعلاقة هنا حلقية، لكن ينبغي ألا يثير هذا الأمر أية دهشة. اذ هناك الكثير من الأعمال التي صمدت أمام ضراوة الزمن وبقيت عظيمة على مر الدهور. وعلى الرغم من أن مكانة " الكلاسيكي " لا تضمن مقاومة الزمن، نجدها قد تزيد من احتمالية مثل هذه المقاومة. وأن الزعم بالمحايثة يميل إلى أن يكون متحققاً.

وعلى الرغم من أن الفلسفة الهرمنيوطيقية هي نظرية ممارسة، ما زالت نظرية فلسفية لا يمكن أن تتضمن مناهج النقد الأدبى التطبيقية، التي من بينها عزو المحايثة إلى أعمال معينة. ومن ناحية أخرى فإنها تعزو أهمية نموذجية للمواجهة مع الأدب. فالتأويل الأدبى ليس حقلاً معرفيًا إنسانيًا بين بقية الحقول الأخر حسب، بل أنه يستحضر الإجراءات الأساسية لهذه الحقول معًا بطريقة تصعد الصعوبات المنهجية وتركز عليها. ولعل الحل الناجح لهذه الصعوبات يكمن في مستوى الفلسفة الهرمنيوطيقية - وتوسيع نطاق مثل هذه الحلول ليشمل فروعًا أخرى من الإنسانيات - لا يتمثل بإزالة الحاجة إلى تأويلات جديدة. إذ طالما أن هذه التأويلات تعكس الفهم الذاتي المتعاقب للأجيال والثقافات، لن تكون هناك حاجة النام بحث كل من المناهج التحليلية الجديدة والأسس الثقافية القديمة.

كما أن الفلسفة الهرمنيوطيقية لا تتهرب من هذا الاضطراب الصاخب من خلال الانسحاب نحو التأمل الساكن. وعلى الرغم من أن الأمر لا يمثل سوى بداية ينبغى الاعتراف بها بوصفها برنامجًا بحثيًا متميزًا فى فلسفة القرن العشرين، تبين الفصول السابقة وجود صراعات وجدالات فى مبادئها وأهدافها. ومع ذلك، لا ينبغى لنا تأويل هذه التوترات بوصفها علامة على القنوط والانحدار. ولسن يؤكد حيوية وتغيرية الهرمنيوطيقا الفلسفية سوى المواجهة مع المزيد من القضايا.

#### الهوامش

- Dic Zeit des Weltbiles. "Holzwege", Martin Heidegger, 4<sup>th</sup> ed. (۱) قد قدمت لسه (Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1963), P. 76; مرجمة باللغة الإنكليزية تحت عنوان:
- The Age of the World View, Boundary 2, Vol. 4, no. 2 (1972).
- Frieddrich Nietzsche, "Vom Nutzen und Nachtiel der Historie Für (۲) das Leben", Unzeitgemässe Betrachungen, II, in Nietzsche Werke: Kritische Gesamtausgabe, ed. G. Colli and M. Montinari, Vol. III,

  1 (Berlin: Watter de Gruyter, 1972), 243

  .(UB)
- Paul de Man. Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of (r) Contemporary Criticism (New York: Oxford University Press, .1971), P. 151
- F. Nietzsche, On the Genealogy of Morals, Essay III, :پنظـر: )
  Sectition 28
- F. Nietzsche, Werke, 2nd ed., ed. Karl Schlechta (Munich: Hanser, (°) 1960). 3: 486, cited by Jurgen Habermas, Knowledge and Human Interests, Trans- Jeremy J. Shapiro (Boston: Beacon Press, 1971).

  P. 291
- (٦) هناك مزية مهمة جدًا، فالإنسان حر تمامًا في خصامه مع التراث كي يعيد التفكير فيه، ويؤكد التحليل الهرمنيوطيقي أن الفكر مطوق بالتراث، وأن حدود التراث تفرض على الفكر إبعاد نفسه عن التحول إلى فكر واج تمامًا بالتراث بوصفه تراثًا، ويبين نقد نيتشه أهمية ذلك هنا: فلو كان الماضى مختلفًا عن الحاضر تمامًا، فلعل الماضى سيحتاج لأن يكون مبهمًا تمامًا أو شفافًا تمامًا بالنسبة إلى الحاضر، ولهذا فإن عدم القدرة على قول أي شيء عن الماضى حقًا سيوصل إلى الشيء نفسه المتمثل في القدرة على قول أي شيء عنده.

وتوحى الهرمنيوطيقا بأن الفكر الحاضر ما يزال ماضيًا، وأن كان ذلك إلى حد معين، ويحذو غادامير حذو هولدرلين في ملاحظة أن الجديد هو حقيقة القديم بقدر ما يمثل الجديد تحقيق الإمكانات التي يفرضها القديم نفسه، ويعد هذا الموقف مشابها للموقف الذي تبناه ميرلو - بونتي (في الفصل الذي كتبه عن "الحرية "في كتابه الذي يحمل عنوان ظاهراتية الإدراك الحسي الحرية "في كتابه الدي يحمل عنوان ظاهراتية الإدراك الحسي صفر الكتابة Phenomenology of Perception) وموقف رولان بارت في كتابه درجة الشمولية عند سارتر، أكدا عدم وجود لا تناهى في الإمكانات في أية لحظة من الشمولية عند سارتر، أكدا عدم وجود لا تناهى في الإمكانات حقيقية أكثر من التاريخ طالما أن الموقع التاريخي نفسه يجعل بعض الإمكانات حقيقية أكثر من غيرها. وليس هناك من مسوغ لاستبعاد الموقف المتوسط بين الحرية المطلقة ولا ينبغي للمرء أن يخلط بين الاشتراط الثقافي والجبرية المقافية المطلقة. ولا ينبغي للمرء أن يخلط بين الاشتراط الثقافي

- Hans Robert Jauss, Littraturgeschichte als Provokation (Frankfurt: (Y)
  -Suhrkamp, 1970), P. 216
- Emil Staiger, "The Questionable Nature of Value Problem", in: (^)
  Problems of Literary Evaluation, ed. Joseph Strelka (University
  Park: Pennsylvania State University Press, 1969)

ويحاول شتايغر أيضا التوفيق بين تفاعل المثالى والتاريخى بقوله إنهما مشتبكان فى ديالكتيك ضرورى: "ولهذا فإن من الضرورى أن يتلاشى المثالى فى الفن باستمرار، وأن تقوم الموضه Fashion والدوق، وحتى البربرية، بإقصاء الكمال فى الأسلوب، لأنه ما من شيء يستطيع تحقيق البيعث سوى تلك الأشياء التى انحدرت وهلكت". كما أنه يضيف إلى ما سلف، بلغة نيتشوية ولكن باستنتاج لا نيتشوى، قائلاً: "على مر التاريخ، لا نيتشوى أنلاً: "على مر التاريخ، لا نبد مذهبا كان معروفاً تماما من أولئك المعنيين به جميعاً. فحينما يواجه الإنسان أمرًا لا يدفعه إلى الأمام أو لا يدعم ثباته الذاتى، فإنه يميل أما إلى عدم فهمه أو أنه، إذا كان يفهمه، يميل إلى نسيانه فى أقصر ظرف ممكن. وأن هذا النوع من سوء الفهم أو النسيان هو العلاقة السوية بين الجيابين وأن هذا النوع من سوء الفهم أو النسيان هو العلاقة السوية بين الجيابين الأحدث والأقدم. فالجيل الأحدث يؤكد دائمًا أنه قد تغلب على الجيل الأقدم،

- إلا أنه في أكثر الأحيان لا يستطيع أن يقول ذلك إلا بسبب عدم معرفت ا بإنجازات الجيل الأقدم". وقد تناول هارولد بلوم هذه القضايا بذكاء.
- Michael Riffaterre. "Describing Poetic Structures: Tow Approches (4)
  To Baudlaire's, Les Chats", in: Structuralism, ed. Jacques
  Ehrmann (Garden City, N. Y.: Doubleday Anchor Book, 1970), P.

  188 230

(سنرمز له من الآن بالرمز " DSP").

#### (۱۰) نشرها ستانلی فش فی:

Self - Consuming Artifacts: The Experience of Seventeenth - Century Literature (Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press, 1972), P. 383 - 426.

(سنرمز له من الآن بالرمز "LR").

- .The Verbal Icon, P. 21 (11)
- (١٢) المصدر نفسه، P. 34، اقتبسه فش في P. 400.
- (١٣) أن الغرق الأساسى بين قارئ فش المطلع وقارئ ريفانير الممتاز هو أن المفهوم الأخير يفترض سلفًا فكرة الأسلوب بوصفه توكيدًا ويحدد نفسه بالتعارضات والاختلافات. ويعارض فش الفرق بين الحقائق اللسانية والحقائق الأسلوبية، أى بين المعنى والأسلوب (وهو بلاحظ، مصيبًا، أن عليه أن يكون راغبًا بنبذ مصطلحى "المعنى " و "الأسلوب") ولهذا تحتاج أسلوبيته أن تكمّل بمناهج فلسفية أخر (ينظر: 425-424).
- (١٤) لا يمكن وصف موقف غادامير من "التاريخ الفعال" بأنه موقف ينطوى على مفارقة، بالتأكيد. إذ أن أية قراءة يشترطها تراث القراءات السابقة، وبضمنها القراءات المعاصرة لإنتاج النص، وأن العلاقة بين هذه القراءات، كما هو الحال بين القراءات والنص، يتوسطها اهتمام مشترك بمادة الموضوع.
- Harold Bloom. The Anxiety of Influence: A Theory of Poetry (۱۵) (New J York: Oxford University Press, 1973).

  (سنر مز له من الآن بالر مز (AI).

- (١٦) المصدر نفسه، 64-63. P. ولم يحدد بلوم أسباب تحول التتافس الأوديبي، بدلاً من موقف الكترا، إلى نموذج لتحليل الشعر، إلا أن اللجوء إلى فرويد في أية حالة لا يكون إلا على نحو غير مباشر طالما أن بلوم يزعم أن قراءة الشعر لا تعد، بأية حال من الأحوال، نتيجة تسامى الجنس sex، بل تسامى العدوان AI 115) aggression).
- (۱۷) يظهر نقد Richard Rorty في: Princeton Alumni Magazine، العدد ٦٦ العدد (۱۷).
- (١٨) يتوسع غادامير في هذه المسألة ليجعلها تشتمل على التقويم الشعرى حينما يلاحظ: "أن كل نقد للشعر يكون نقدًا ذاتيًا للتأويل دائمًا طالما أن هذا النقد لا يقول أن الشعر المفترض ليس شعرًا حقًا" (KS II 185).

# ثبت رموز الكتب

| الرمز<br>SZ    | اسم الكتاب                                                                     | ترجمته                                                       |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| SZ             | Sien Und Zeit                                                                  | (الكينونة والزمان)                                           |
| WM             | Wahrheit Und Methods                                                           | (الحقيقة والمنهج)                                            |
| KS             | Kleine Schriften                                                               | (مؤلفات قصيرة)                                               |
| HMG            | Die Hermeneutik als allgemeine<br>der Geisteswissenschaften                    | (الهرمنيوطيقا بوصفها منهج العلوم التاريخية)                  |
| VI             | Validity in Interpretation                                                     | (الصحة في التأويل)                                           |
| Verbal<br>Icon | The Verbal Icon: Studies in the Meaning of Poetry                              | (الأيقونة اللفظية: دراسات في معنى الشعر)                     |
| PI             | Philosophical Investigations                                                   | (الأبحاث الفلسفية)                                           |
| SP             | Speech and Phenomena, and<br>Other Essay on Husserl's<br>Theory of Signs       | (الصوت والظاهرة ومقالات أخرى<br>في نظرية العلامات عند هوسرل) |
| DLG            | De la grammatologie                                                            | (في الغراماتولوجيا)                                          |
| ED             | L'escriture et la difference                                                   | (الكتابة والاختلاف)                                          |
| QT             | Qu'est - ce qu'un texte?<br>Expliquer et comprendre                            | (ما النصر؛ تفسيري وتفهمي)                                    |
| HD I           | Hermeneutik und Dialektik                                                      | (الهرمنيوطيقا والديالكنيك)                                   |
| R              | Replik                                                                         | (ردود)                                                       |
| ZLS            | Zur Logik der<br>Sozialwissenschaften                                          | (في منطق العلوم الاجتماعية)                                  |
| EI             | Erkenntnis und Interesse                                                       | (المعرفة والاهتمام)                                          |
| UB             | Unzeitgemasse Betrachtungen                                                    | (رؤيا لا تساير العصر)                                        |
| DPS            | Descriping Poetic Structures                                                   | (وصف البنى الشعرية)                                          |
| LR             | Self - Consuming Artifacts: The Experience of Seventeenth - Century Literature | (نتاجات إنسانية مستهلكة لـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| AI             | The Anxiety of Influence                                                       | (قلق التأثير)                                                |

# ثبت الأعلام [حسب الترتيب الأبجدي الإنجليزي]

| Aschylus         | أسخيليوس        |
|------------------|-----------------|
| OHO – Apel, Karl | كارل – اوتو أبل |
| Aristotle        | أرسطو           |
| .J .Ayer, A      | أ. ج. آير       |
| Barthes, Roland  | رولان بارت      |
| Baudelaire       | بودلير          |
| Beardsley, Monro | مونرو بيردسلى   |
| Becker, Oskar    | أوسكار بيكر     |
| Betti, Emilio    | أيميليو بني     |
| Blake. William   | وليم بليك       |
| Blanchot, Morise | موريس بلانشو    |
| Bloom, Harold    | هارولد بلوم     |
| Bultman          | بولتمان         |
| Arthur Danto     | آرىر دانتو      |
| De Man, Paul     | بول دی مان      |
| Derrida, Jaques  | جاك دريدا       |
| Descartes, Reni  | رینیه دیکارت    |
| Dilthy. Wilhelm  | فيلهلم دلتاى    |
| Droysen, J. G    | ج. درویزن       |
| Eliot, T. S      | ت. س. اليوت     |
| Frege            | فريجة           |
| Freud            | فرويد           |
| Fish, Stanely    | ستانلی فش       |
| Gadamer          | غادامير         |
| Goethe           | غونة            |
| Habermas, Jurgon | جورغن هابزماز   |
|                  |                 |

| ······            |
|-------------------|
| هرمس              |
| هيغل              |
| مارتن هيدغر       |
| ا. د. هیرش        |
| هولدرلين          |
| فكتور هيغو        |
| أدموند هوسرل      |
| فيرنر جايغر       |
| رومان ياكوبسن     |
| هانز – روبرت یاوس |
| بن جونسون         |
| كانت              |
| كيركيغارد         |
| هلموت كوّن        |
| توماس كوزن        |
| ليفي - سُتراوس    |
| مندلبوم           |
| توماس مان         |
| کارل مارکس        |
| میرلو - بونتی     |
| فريدريك نيتشه     |
| باننبيرغ          |
| ساندرز بیرس       |
| ر . بیکار         |
| افلاطون           |
| كارل بوبر         |
| دبليو . كو اين    |
| ج. رامباخ         |
|                   |

| ·Ranke L               | ل. رانكة         |
|------------------------|------------------|
| Richardsو I. A         | آی. أی. ریتشاردز |
| .Rees, R               | ر.ریس            |
| Ricoeur, Paul          | بول ریکور        |
| ·Riffaterre, M         | م. ريفانير       |
| Robepierre             | روبسبير          |
| Rotry                  | رورتي            |
| .Rousseau, J           | جان جاك روسو     |
| Royce, Josiah          | جوشيا رويس       |
| Paul - Sarter, Jean    | جان – بول سارتر  |
| De Saussure, Ferdinand | دی سوسیر         |
| Schlegel. F            | ف. شليغل         |
| Schleirmacher, F.      | ف. شليرماخر      |
| Schopenhauer, A        | أ. شوبنهور       |
| Searle, J              | ج. سيرل          |
| Shakespear, William    | وليم شكسبير      |
| Sir Philip Sidney      | سیر فیلیب سدنی   |
| Socrates               | سقر اط           |
| Staiger, Emil          | إيميل شتايغر     |
| .Stevenson, C          | س. ستيفنسون      |
| Levy Strauss           | ليفي شتر اوس     |
| .Watkins, J            | ج. واتكنز        |
| Max Weber              | ماكس فيبر        |
| .Wieacker, F           | ف، فایکر         |
| Wimsatt, William       | وليم ويمسات      |
| Winckelmann            | وينكلمان         |
| .Wittgenstein, L       | ل. فتغنشتين      |

#### المشروع القومى للترجمة

المشروع القومى للترجمة مشروع تنمية ثقافية بالدرجة الأولى ، ينطلق من الإيجابيات التى حققتها مشروعات الترجمة التى سبقته فى مصر والعالم العربى ويسعى إلى الإضافة بما يفتح الأفق على وعود المستقبل، معتمدًا المبادئ التالية :

- ١- الخروج من أسر المركزية الأوروبية وهيمنة اللغتين الإنجليزية والفرنسية .
- ٢- التوازن بين المعارف الإنسانية في المجالات العلمية والفنية والفكرية والإبداعية.
- ٣- الانحياز إلى كل ما يؤسس لأفكار التقدم وحضور العلم وإشاعة العقلانية
   والتشجيع على التجريب .
- ٤- ترجمة الأصول المعرفية التي أصبحت أقرب إلى الإطار المرجعي في الثقافة الإنسانية المعاصرة، جنبًا إلى جنب المنجزات الجديدة التي تضع القارئ في القلب من حركة الإبداع والفكر العالميين.
- ٥- العمل على إعداد جيل جديد من المترجمين المتخصصين عن طريق ورش العمل
   بالتنسيق مع لجنة الترجمة بالمجلس الأعلى للثقافة .
  - ٦- الاستعانة بكل الخبرات العربية وتنسيق الجهود مع المؤسسات المعنية بالترجمة .

# المشروع القومى للترجمة

| -1          | اللغة العليا                       | جون کوین                      | أحمد درويش                             |
|-------------|------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------|
| -4          | الوثنية والإسلام (ط١)              | ك. مادهو بانيكار              | أحمد فؤاد بلبع                         |
| -۲          | التراث المسروق                     | جورج جيمس                     | شوقی جلال                              |
| -1          | كيف تتم كتابة السيناريو            | انجا كاريتنيكوفا              | أحمد الحضرى                            |
| -0          | اثريا في غيبوبة                    | إسماعيل قصيح                  | محمد علاء الدين منصور                  |
| 7-          | اتجاهات البحث اللسائى              | ميلكا إفيتش                   | سعد مصلوح ووفاء كامل فايد              |
| -V          | العلوم الإنسانية والفلسفة          | لوسىيان غولدمان               | يوسنف الأنطكي                          |
| -4          | مشعلو الجرائق                      | ماکس فریش                     | مصطفى ماهر                             |
| -9          | التغيرات البيئية                   | أندرو. س، جودى                | محمود محمد عاشور                       |
| -1.         | خطاب الحكاية                       | چیرار چینیت                   | محمد معتصم وعبد الجليل الأزدى وعمر حلى |
| -11         | مختارات شعرية                      | فيسوافا شيمبوريسكا            | هناء عبد الفتاح                        |
| -17         | طريق الحرير                        | ديفيد براونيستون وأيرين فرانك | أحمد مجمود                             |
| -12         | ديانة الساميين                     | روبرتسن سميث                  | عبد الوهاب علوب                        |
| -18         | التحليل النفسى للأدب               | جان بیلمان نویل               | حسن المودن                             |
| -10         | الحركات الفنية منذ ١٩٤٥            | إدوارد لوسى سميث              | أشرف رفيق عفيفي                        |
| <b>7</b> /- | أثينة السوداء (جـ١)                | مارت <i>ن</i> برنال           | بإشراف أحمد عتمان                      |
| -14         | مختارات شعرية                      | فيليب لاركين                  | محمد مصبطفی بدوی                       |
| -14         | الشعر النسائي في أمريكا اللاتينية  | مختارات                       | طلعت شاهين                             |
| -11         | الأعمال الشعرية الكاملة            | چور ۽ سفيريس                  | نعيم عطية                              |
| -4.         | قصة العلم                          | ج. ج. كراوٹر                  | يمني طريف الخولي و بدوى عبد الفتاح     |
| -41         | خرخة وألف خوخة وقصص أخرى           | مىمد بهرئجي                   | ماجدة العناني                          |
| -44         | مذكرات رحالة عن المصريين           | جون أنتيس                     | سيد أحمد على الناصري                   |
| -77         | تجلى الجميل                        | هانز جيورج جادامر             | سعيد توفيق                             |
| -75         | ظلال المستقبل                      | باتريك بارندر                 | بکر عباس                               |
| -Yo         | مثنوى                              | مولانا جلال الدين الرومي      | إبراهيم الدسوقي شتا                    |
| 77-         | دين مصر العام                      | محمد حسين هيكل                | أحمد محمد حسين هيكل                    |
| -44         | التنوع البشرى الخلاق               | مجموعة منِ المؤلفين           | بإشراف: جابر عصفور                     |
| -47         | رسالة في التسامح                   | جون لوك `                     | مئى أبو سنة                            |
| -74         | الموت والوجود                      | <b>جیمس ب</b> . کارس          | بدر الدیب                              |
| -٣.         | الوثنية والإسلام (ط٢)              | ك. مادهو بانيكار              | أحمد فؤاد بلبع                         |
| -41         | مصادر دراسة التاريخ الإسلامي       | جان سوفاجيه – كلود كاين       | عبد الستار الطوجى وعبد الوهاب طوب      |
| -77         | الانقراش                           | دينيد روب                     | مصطفى إيراهيم فهمى                     |
| -22         | التاريخ الاقتصادي لأفريقيا الغربية | i. ج. <b>ه</b> ویکنز          | أحمد فؤاد بلبع                         |
| 37-         | الرواية العربية                    | روجر ألن                      | حصة إبراهيم المنيف                     |
| -40         | الأسطورة والحداثة                  | پول ب . دیکسون                | خليل كلفت                              |
| <b>-۲7</b>  | نظريات السرد المديثة               | والاس مارتن                   | حياة جاسم محمد                         |
|             |                                    |                               |                                        |

| جمال عبد الرحيم                          | بريجيت <b>شيفر</b>                  | واحة سيوة وموسيقاها                    | -77          |
|------------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------|--------------|
| أثور مغيث                                | الن تورين                           | نقد الحداثة                            | - <b>T</b> A |
| منيرة كروان                              | بيتر والكوت                         | الحسد والإغريق                         | -44          |
| محمد عيد إبراهيم                         | أن سكستون                           | قمنائد حب                              | -5.          |
| عاطف أحمد وإبراهيم قتحى ومحمود ماجد      | بيتر جران                           | ما بعد المركزية الأوروبية              | 13-          |
| أحمد محمود                               | بنجامی <i>ن بار</i> بر              | عالم ماك                               | -£ ٣         |
| المهدى أخريف                             | أركتافيو پاٿ                        | اللهب المزدوج                          | 73-          |
| مارلين تادر <i>س</i>                     | ألدوس هكسلى                         | بعد عدة أمىياف                         | - £ £        |
| أحمد محمود                               | رويرت دينا رجون فاين                | التراث المغدور                         | -£ o         |
| محمود السيد على                          | بابلو نيرودا                        | عشرون قصيدة حب                         | <b>73</b> -  |
| مجاهد عبد المتعم مجاهد                   | رينيه ويليك                         | تاريخ النقد الأدبي الحديث (جـ١)        | -£ Y         |
| ماهر جويجاتى                             | قرانسوا دوما                        | حضارة مصر الفرعونية                    | -£A          |
| عبد الوهاب علوب                          | ه ، ت ، نوریس                       | الإسلام في البلقان                     | -19          |
| محمد برادة وعثماني الميلود ويوسف الأنطكي | جمال الدين بن الشيخ                 | ألف ليلة وليلة أو القول الأسير         | -0.          |
| محمد أبو العطا                           | داريو بيانويبا وخ. م. بينياليستي    | مسار الرواية الإسبائو أمريكية          | -01          |
| -                                        | ب. نوفالیس وس ، روجسیفیتر وروجر بیل | العلاج النفسي التدعيمي                 | -o T         |
| مرسىي سعد الدين                          | أ . ف ، ألنجتون                     | الدراما والتعليم                       | -07          |
| محسن مصيلحي                              | ج . مايكل والتون                    | المفهوم الإغريقي للمسرح                | - o &        |
| على يوسف على                             | چرن براکنجهرم                       | ما وراء العلم                          | -00          |
| محمود على مكى                            | فديريكو غرسية لوركا                 | الأعمال الشعرية الكاملة (جـ١)          | -o-          |
| محمود السيد و ماهر البطوطي               | فديريكو غرسية لوركا                 | الأعمال الشعرية الكاملة (جـ٢)          | -oV          |
| محمد أبو العطا                           | فديريكو غرسية لوركا                 | مسرحيتان                               | -oA          |
| السيد السيد سهيم                         | كارلوس مونييث                       | المحبرة (مسرحية)                       | -04          |
| صبرى محمد عيد الغنى                      | جوهانز إيتين                        | التصميم والشكل                         | · <i>r</i> - |
| بإشراف: محمد الجوهري                     | شاراوت سيمور سميث                   | موسوعة علم الإنسان                     | / <i>F</i> - |
| محمد خير البقاعي                         | رولان بارت                          | لذُة النُّص                            | 77-          |
| مجاهد عبد المنعم مجاهد                   | رينيه ويليك                         | تاريخ النقد الأدبي الحديث (جـ٢)        | 77-          |
| رمسيس عوش                                | ألان وود                            | برتراند راسل (سيرة حياة)               | 37-          |
| رمسيس عوش                                | برتراند راسل                        | في مدح الكسل ومقالات أخرى              | o/-          |
| عبد اللطيف عبد الحليم                    | أنطونيو جالا                        | خمس مسرحيات أنداسية                    | rr-          |
| المهدى أخريف                             | فرناندو بيسوا                       | مختارات شعرية                          | <b>-7</b> V  |
| أشرف المنياغ                             | فالنتين راسبوتين                    | نتاشا العجوز وقصمص أخرى                | A.F.         |
| أحمد فؤاد متولى وهويدا محمد فهمى         | عبد الرشيد إبراهيم                  | العالم الإسلامي في أوائل الترن العشرين | PF-          |
| عبد الحميد غلاب وأحمد حشاد               | أوغينيو تشانج رودريجث               | ثقافة وحضارة أمريكا اللاتينية          | -V.          |
| حسين محمود                               | داريو قو                            | السيدة لا تصلح إلا للرمي               | -٧1          |
| فؤاد مجلى                                | ت ، س ، إليوت                       | السياسي العجوز                         | -٧٢          |
| حسن ناظم وعلى حاكم                       | چين ب . تومبكنز                     | نقد استجابة القارئ                     | -VT .        |
| حسن بيومى                                | ل . ا . سیمینوقا                    | صلاح الدين والماليك في مصر             | -V£          |
|                                          |                                     |                                        |              |

| -Vo          | فن التراجم والسير الذاتية                                      | أندريه موروا                      | أحمد درويش                            |
|--------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------|
| -77          | عل ، طر، جم ق. مصيل ، مداعي<br>چاك لاكان وإغواء التحليل النفسي | بصري شرين<br>مجموعة من المؤلفين   | .ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| _VV          |                                                                | ميسوب من موسين<br>رينيه ويليك     | مجاهد عبد المنعم مجاهد                |
| -VΛ          | العولة: النظرية الاجتماعية والثقافة الكونية                    |                                   | أحمد محمود ونورا أمين                 |
| -٧1          | الله التاليف<br>شعرية التاليف                                  | روے روپر—یں<br>بوریس اوسبنسکی     | سعيد الغائمي وناصبر حلاوي             |
| -A•          | سعري الشيف<br>بوشكين عند «نافورة الدموع»                       | برريس المساهدين<br>الكسندر بوشكين | مكارم القمري                          |
| -41          | بوسين ســـ مستوره مستوع.<br>الجماعات المتخيلة                  | بندكت أندرسن                      | محمد طارق الشرقاوي                    |
| -47          | مسرح میجیل                                                     | بعث میجیل دی أونامونو             | محمود السيد على                       |
| -77          | مختارات شعرية                                                  | غوتفريد بن                        | خالد المعالى                          |
| -85          | موسوعة الأدب والنقد (جـ١)                                      | مجموعة من المؤلفين                | عبد الحميد شيحة                       |
| -Ao          | منصور الحلاج (مسرحية)                                          | مبلاح زک <i>ی</i> اقطای           | عبد الرازق بركات                      |
| <b>F</b> A-  | طول الليل (رواية)                                              | جمال میر صاد <b>قی</b>            | أحمد فتحى يوسف شتا                    |
| -AV          | نون والقلم (رواية)                                             | جلال آل أحمد<br>جلال آل أحمد      | ماجدة العنانى                         |
| -84          | الابتلاء بالتفرب                                               | جلال آل أح <i>ند</i>              | إبراهيم الدسوقى شتا                   |
| -44          |                                                                | أنتونى جيدنز                      | أحمد زايد ومحمد محيى الدين            |
| -4.          | وسم السيف وقصص أخرى                                            | بورخيس وأخرون                     | محمد إبراهيم ميروك                    |
| -41          | المسرح والتجريب بين النظرية والتطبيق                           | باربرا لاسوتسكا – بشونباك         | محمد هناء عبد الفتاح                  |
| -97          | أساليب ومضامئ المسرح الإسبانوأمريكي المعاصر                    | كارلوس ميجيل                      | نادية جمال الدين                      |
| -97          | محدثات العولة                                                  | مايك فيذرستون وسكوت لاش           | عيد الو <b>هاب علوب</b>               |
| 38-          | مسرحيتا الحب الأول والصحبة                                     | صمويل بيكيت                       | فوزية العشماوي                        |
| <b>-9</b> 0  | مختارات من المسرح الإسباني                                     | أنطونيو بويرو باييخو              | سرى محمد عيد اللطيف                   |
| <b>7</b> **  | ثلاث زنبقات ووردة وقصص أخرى                                    | نخبة                              | إدوار الخراط                          |
| - <b>1</b> V | هوية فرنسا (مج\)                                               | فرنان برودل                       | بشير السباعي                          |
| -44          | الهم الإنساني والابتزاز الصهيوني                               | مجموعة من المؤلفين                | أشرف الصباغ                           |
| -99          | تاريخ السينما العالمية (١٨٩٥–١٩٨٠)                             | ديڤيد روپئسون                     | إبراهيم قنديل                         |
| -\           | مساطة العوللة                                                  | بول هیرست وجراهام تومیسون         | إبراهيم فتحى                          |
| -1.1         | النص الروائي: تقنيات ومناهج                                    | بيرنار فاليط                      | رشيد بنحس                             |
| -1.7         | السياسة والتسامح                                               | عبد الكبير الخطيبي                | عز الدين الكتاني الإدريسي             |
| -1.7         | قبر ابن عربی یلیه آیاء (شعر)                                   | عبد الوهاب المؤدب                 | محمد بنيس                             |
| -1.8         | أوبرا ماهوجني (مسرحية)                                         | برتوات بريشت                      | عبد الغفار مكاوى                      |
| -1.0         | مدخل إلى النص الجامع                                           | چيرارچينيت                        | عبد العزيز شبيل                       |
| 7.1-         | الأدب الأندلسي                                                 | ماريا خيسوس روبييرامتي            | أشرف على دعدور                        |
| -1.4         | مبررة القدائي في الشعر الأمريكي اللائيثي العامير               |                                   | محمد عبد الله الجعيدى                 |
| -1.1         | تُلاث دراسات عن الشعر الأندلسي                                 |                                   | مجمود على مكى                         |
| -1.4         | حروب المياه                                                    | چون بولوك وعادل درويش             | هاشم أجمد محمد                        |
| -11.         | النساء في العالم النامي                                        | حسنة بيجوم                        | منى قطان                              |
| -111         | المرأة والجريمة                                                | فرائسس هيدسون                     | ريهام حسين إبراهيم                    |
| -117         | الاحتجاج الهادئ                                                | أرلين علوى ماكليود                | إكرام يوسف                            |
|              |                                                                |                                   |                                       |

| .1 .                         | 1                        | -11 - 1                                           |              |
|------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------|--------------|
| أحمد حسان                    | سادی پلانت               | راية التمرد                                       | -117         |
| نسیم مجلی                    |                          | مسرحيتا حصاد كونجي وسكان المستنقع                 | -118         |
| سمية رمضان                   | فرچينيا وولف             |                                                   | -110         |
| نهاد أحمد سالم               |                          | امرأة مختلفة (درية شفيق)                          | -111         |
| منى إبراهيم وهالة كمال       | ليلى أحمد                | •                                                 | -114         |
| ليس النقاش                   | یٹ بارین                 |                                                   | -114         |
| بإشرا <b>ف: روف عباس</b><br> |                          | النساء والأسرة وتواتين الطلاق في التاريخ الإسلامي | -119         |
| مجموعة من المترجمين          |                          | المركة النسائية والتطور في الشرق الأوسط           | -17.         |
| محمد الجندى وإيزابيل كمال    |                          | الدليل الصغير في كتابة المرأة العربية             | -111         |
| منيرة كروان                  | جوڑیف فوجت               |                                                   | -177         |
| أثور محمد إبراهيم            |                          | الإمبراطورية العشانية وعلاقاتها العولية           | -177         |
| أحمد قؤاد بليع               | چون جرای                 | الفجر الكائب: أوهام الرأسمالية العالمية           | -178         |
| سمحة الخولى                  | سيدرك تورپ ديڤي          | التحليل الموسيقي                                  | -170         |
| عبد الوهاب علوب              | قولقانج إيسر             | فعل القراءة                                       | <b>771</b> - |
| بشير السباعي                 | صفاء فتحى                | إرهاب (مسرحية)                                    | -177         |
| أميرة حسن نويرة              | سوزان باستيت             | الأدب المقارن                                     | -171         |
| محمد أبو العطا وأخرون        | ماريا دولورس أسيس جاروته | الرواية الإسبانية المعاصرة                        | -179         |
| شوقى جلال                    | أندريه جوندر فرانك       | الشرق يصعد ثانية                                  | -17.         |
| لوی <i>س</i> بقطر            | مجموعة من المؤلفين       | مصر القديمة: التاريخ الاجتماعي                    | -171         |
| عيد الوهاب علوب              | مايك فيذرستون            | ثقافة المولة                                      | -177         |
| طلعت الشايب                  | طارق على                 | الخوف من المرايا (رواية)                          | -177         |
| أحمد محمود                   | پاري ج. کيمب             | تشريع حضارة                                       | -178         |
| ماهر شفيق فريد               | ت. س. إليوت              | المختار من نقد ت. س. إليوت                        | -170         |
| سنحر توفيق                   | كينيث كونو               | فلاحو الباشا                                      | <b>771</b> - |
| كاميليا صبحى                 | چوزیف ماری مواریه        | مذكرات ضابط في الحملة الفرنسية على مصر            | -177         |
| وجيه سمعان عبد المسيح        | أندريه جلوكسمان          | عالم التليفزيون بين الجمال والعنف                 | <b>-17</b> A |
| مصطقي ماهر                   | ريتشارد فاچنر            | پارسیڤال (مسرحیة)                                 | -179         |
| أمل الجبورى                  | هربرت میسن               | حيث تلتقي الأنهار                                 | -11.         |
| نعيم عطية                    | مجموعة من المؤلفين       | اثنتا عشرة مسرحية يونانية                         | -181         |
| حسنن بيومى                   | أ . م، فورستر            | الإسكندرية: تاريخ ودليل                           | -187         |
| عدلي السمري                  | ديرك لايدر               | قضايا التنظير في البحث الاجتماعي                  | 731-         |
| سلامة محمد سليمان            | كأرلو جولدوني            | صاحبة اللوكاندة (مسرحية)                          | -188         |
| أحمد حسان                    | كارلوس فوينتس            | موت أرتيميو كروث (رواية)                          | -160         |
| على عبدالروف البمبي          | میجیل دی لیبس            | الورقة الحمراء (رواية)                            | F31-         |
| عبدالغفار مكارى              | تانکرید دورست            | مسرحيتان                                          | -\{V         |
| على إبراهيم منوفي            | إنريكى أندرسون إمبرت     | القصة القصيرة: النظرية والتقنية                   | A3/-         |
| أسامة إسبر                   | عاطف فضول                | النظرية الشعرية عند إليوت وأدونيس                 | P31-         |
| منيرة كروان                  | روبرت ج. ليتمان          | التجربة الإغريقية                                 | -10-         |
|                              | = 4 5,55                 |                                                   |              |

|              | (                                                      | 0-45; 0-5-                     | <b>G</b> . J           |
|--------------|--------------------------------------------------------|--------------------------------|------------------------|
| -101         | عدالة الهنود وقصيص أخرى                                | مجموعة من المؤلفين             | محمد محمد الخطابي      |
| 701-         | غرام الفراعنة                                          | فيراين فانريك                  | فاطمة عبدالله محمود    |
| -102         | مدرسة فرانكفورت                                        | فيل سليتر                      | خليل كلفت              |
| -100         | الشعر الأمريكي المعاصير                                | نخبة من الشعراء                | أحمد مرسى              |
| ro1-         | المدارس الجمالية الكبرى                                | جى أنبال وألان وأوديت ڤيرمو    | مي التلمساني           |
| -1°V         | خسرو وشيرين                                            | النظامي الكنجوي                | عبدالعزيز بقرش         |
| A01-         | هوية فرنسا (مج ٢ ، جـ٢)                                | فرنان برودل                    | بشير السباعي           |
| -101         | الأيديولوچية                                           | ديقيد هوكس                     | إبراهيم فتحى           |
| -17.         | آلة الطبيعة                                            | بول إيرايش                     | حسنان بيومى            |
| 171-         | مسرحيتان من المسرح الإسباني                            | أليخاندرو كاسونا وأنطونيو جالا | زيدان عبدالحليم زيدان  |
| 777          | تاريخ الكنيسة                                          | يوحنا الأسيوى                  | صلاح عبدالعزيز محجرب   |
| 7771-        | موسوعة علم الاجتماع (جـ ١)                             | جوريون مارشال                  | بإشراف: محمد الجوهرى   |
| 371-         | شامبوليون (حياة من نور)                                | چان لاکوتیر                    | نبيل سعد               |
| -170         | حكايات الثعلب (قصص أطفال)                              | أ. ن. أفاناسيفا                | سهير المسادقة          |
| TT1-         | العلاقات بين المتنينين والطمانيين في إسرائيل           | يشعياهن ليقمان                 | محمد محمود أبوغدير     |
| <b>V</b> 7/- | في عالم طاغور                                          | رابندرنات طاغور                | شکر <i>ی محمد</i> عیاد |
| <b>A</b> F1- | دراسات في الأدب والثقافة                               | مجموعة من المؤلفين             | شکری محمد عیاد         |
| -174         | إبداعات أدبية                                          | مجموعة من المؤلفين             | شکری محمد عیاد         |
| -۱٧.         | الطريق (رواية)                                         | ميجيل دايبيس                   | بسام ياسين رشيد        |
| -171         | وضع حد (رواية)                                         | فرانك بيجو                     | هدى حسين               |
| -177         | حجر الشمس (شعر)                                        | نخبة                           | محمد محمد الخطابى      |
| -177         | معنى الجمال                                            | ولٽر ٿ. ستيس                   | إمام عبد الفتاح إمام   |
| -148         | صناعة الثقافة السوداء                                  | إيليس كاشمور                   | أحمد محمود             |
| -170         | التليفزيون في الحياة اليومية                           | لورينزو فيلشس                  | وجيه سمعان عبد المسيح  |
| /V/-         | نحل مفهرم للاقتصاديات البيئية                          | توم تيتنبرج                    | جلال البنا             |
| -177         | أنطون تشيخوف                                           | هنرى تروايا                    | حصة إبراهيم النيف      |
| -\VA         | مختارات من الشعر اليوناني الحديث                       | نخبة من الشعراء                | محمد حمدى إبراهيم      |
| -174         | حكايات أيسوب (قصص أطفال)                               | أيسنوب                         | إمام عيد الفتاح إمام   |
| -14.         | قصة جاريد (رواية)                                      | إسماعيل فصيح                   | سليم عبد الأمير حمدان  |
| -/4/         | النقد الأدبي الأمريكي من الثَّلاثينيات إلى الثمانينيات | فنسنت ب. ليتش                  | محمد يحيى              |
| -/84         | العنف والنبوءة (شعر)                                   | وب. بیش                        | ياسين طه حافظ          |
| -174         | چان كوكتو على شاشة السينما                             | رينيه جيلسون                   | فتحى العشرى            |
| 3A/-         | القاهرة: حالمة لا تنام                                 | هائز إيندورقر                  | دسوقى سعيد             |
| -140         | أسفار العهد القديم في التاريخ                          | توماس تومسن                    | عيد الوهاب علوب        |
| <b>FX</b> /- | معجم مصطلحات هيجل                                      | ميخائيل إنوود                  | إمام عبد الفتاح إمام   |
| -///         | الأرضة (رواية)                                         | بزدج علوى                      | محمد علاء الدين متصور  |
| -/44         | موت الأدب                                              | ألفين كرنان                    | بدر الديب              |
|              |                                                        |                                |                        |

۱۵۱ – هویة فرنسا (مج ۲ ، جـ۱) فرنان برودل

بشير السباعي

| -144 | الممي والبصيرة: مقالات في بلاغة النقد العاصر | پول دی مان                 | سعيد الغائمى                            |
|------|----------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------|
|      | محاورات كونفوشيوس                            | كونفوشيوس                  | محسن سید فرجانی                         |
| -111 | الكلام رأسمال وقصيص أخرى                     | الحاج أبو بكر إمام وأخرون  | مصطفى حجازى السيد                       |
| -111 | سیاحت نامه إبراهیم بك (چـ١)                  | زين العابدين المراغى       | محمود علاوى                             |
| -115 | عامل المنجم (رواية)                          | بيتر أبراهامز              | محمد عيد الواحد محمد                    |
| -118 | مختارات من النقد الأنجار-أمريكي الحديث       | مجموعة من النقاد           | ماهر شفيق فريد                          |
| -110 | شتاء ۸۶ (روایة)                              | إسماعيل فصيح               | محمد علاء الدين متصبور                  |
| -117 | المهلة الأخيرة (رواية)                       | فالنتين راسبوتين           | أشرف الصباغ                             |
| -114 | سبيرة الفاروق                                | شمس العلماء شبلي النعماني  | جلال السعيد الحفناري                    |
| -114 | الاتمنال الجماهيري                           | إدوين إمرى وأخرون          | إبراهيم سلامة إبراهيم                   |
| -111 | تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية           | يعقوب لانداو               | جمال أحمد الرقاعي وأحمد عبد اللطيف حماد |
| -۲   | ضحايا التنمية: المقاومة والبدائل             | جيرمى سيبروك               | فخزى لبيب                               |
| -۲.1 | الجانب الديني للفلسفة                        | جورايا رويس                | أحمد الأنصاري                           |
| -7.7 | تاريخ النقد الأدبي الحديث (جـ٤)              | رينيه ويليك                | مجاهد عبد المتعم مجاهد                  |
| -7.7 | الشعر والشاعرية                              | ألطاف حسين حالى            | جلال السعيد الحفناوي                    |
| -7.8 | تاريخ نقد العهد القديم                       | زالما <i>ن ش</i> ازار      | أحمد هويدى                              |
| -4.0 | الجيئات والشعوب واللغات                      | لويجي لوقا كافاللي- سفورزا | أحمد مستجير                             |
| F.7- | الهيولية تصنع علمًا جديدًا                   | جيمس جلايك                 | على يوسف على                            |
| -Y.Y | لیل أفریقی (روایة)                           | رامون خوتاسندير            | محمد أبق العطا                          |
| -۲.4 | شخصية العربي في المسرح الإسرائيلي            | دان أوريان                 | محمد أحمد صالح                          |
| -4.4 | السرد والمسرح                                | مجموعة من المؤلفين         | أشرف الصباغ                             |
| -11. | مثنویات حکیم سنائی (شعر)                     | سنائي الغزنوي              | يوسف عيد الفتاح فرج                     |
| -711 | فردينان دوسوسير                              | جوناثان كللر               | محمود حمدي عبد الفني                    |
| -717 | قصم الأمير مرزبان على لسان الحيوان           | مرزبان بن رستم بن شروین    | يوسف عبدالفتاح فرج                      |
| -117 | مصر منذ قدرم نابلیون حتی رهیل عبدالنامس      | ريمون فالاور               | سيد أحمد على الناصيري                   |
| -718 | قراعد جديدة للمنهج في علم الاجتماع           |                            | محمد محيى الدين                         |
| -410 | سياحت نامه إبراهيم بك (جـ٢)                  | رين العابدين المراغى       | محمود علاوي                             |
| -717 | جوانب أخرى من حياتهم                         | مجموعة من المؤلفين         | أشرف المنباغ                            |
| -۲1٧ | مسرحيتان طليعيتان                            | صمويل بيكيت وهارواد بينتر  | نادية البنهاوي                          |
|      | لعبة الحجلة (رواية)                          | خوليو كورتاثان             | على إبراهيم منوفي                       |
|      | بقايا اليوم (رواية)                          | ۔<br>کازو إیشجورو          | طلعت الشايب                             |
|      | الهيولية في الكون<br>الهيولية في الكون       | باری بارکر                 | على يوسىف على                           |
|      | شعرية كفافى                                  | جریجوری جوزدانیس           | رفعت سلام                               |
| -777 | فرانز كافكا                                  | رونالا جرای                | نسیم مجلی                               |
|      | العلم في مجتمع حر                            | باول فيرابند               | السيد محمد نفادي                        |
|      | دمار يوغسلافيا                               | برانكا ماجاس               | مئى عبدالظاهر إبراهيم                   |
|      | حكاية غريق (رواية)                           | جابرييل جارثيا ماركيث      | السيد عبدالظاهر السيد                   |
| -770 | حديد عريق (رواية)                            |                            |                                         |

| السيد عبدالظاهر عبدالله             | خرسیه ماریا دیث بورکی    | المسرح الإسباني في القرن السابع عشر | -777                 |
|-------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------|----------------------|
| ماري تيريز عبدالمسيح وخالد حسن      | جانيت وولف               | علم الجمالية وعلم اجتماع الفن       | A77A                 |
| أمير إيراهيم العمرى                 | نورمان کیجان             | مأزق البطل الوحيد                   | -779                 |
| مصطفى إبراهيم فهمي                  | فرانسواز جاكوب           | عن الذباب والفئران والبشر           | -77.                 |
| جمال عبدالرحمن                      | خايمي سالوم بيدال        | الدرافيل أن الجيل الجديد (مسرحية)   | -771                 |
| مصطفى إبراهيم قهمي                  | توم ستونير               | ما بعد المعلومات                    | -777                 |
| طلعت الشايب                         | أرثر هيرمان              | فكرة الاضمحلال في التاريخ الغربي    | -777                 |
| فؤاد محمد عكود                      | ج. سبنسر تريمنجهام       | الإستلام في السودان                 | 377-                 |
| إبراهيم الدسوقي شتا                 | مولانا جلال الدين الرومي | دیوان شمس تبریزی (جـ۱)              | -770                 |
| أحمد الطيب                          | ميشيل شودكيفيتش          | الولاية                             | 777                  |
| عنايات حسين طلعت                    | روبين فيدين              | مصبر أرش الوادي                     | -777                 |
| يأسر معمد جادالله وعربى مدبولي أحمد | تقرير لمنظمة الأنكتاد    | العولمة والتحرير                    | <b>_</b> YT <b>A</b> |
| نادية سليمان حافظ وإيهاب صبلاح فايق | جيلا رامراڙ – رايوخ      | العربي في الأدب الإسرائيلي          | -774                 |
| عبلاح محجوب إدريس                   | کای حافظ                 | الإسلام والغرب وإمكانية الحوار      | -37-                 |
| ابتسام عبدالله                      | ج . م. كوتزى             | فى انتظار البرابرة (رواية)          | 137-                 |
| صبرى محمد حسن                       | وليام إمبسون             | سبعة أنماط من الغموض                | 737                  |
| بإشراف: مىلاح <b>نفىل</b>           | ليفى بروفنسال            | تاريخ إسبانيا الإسلامية (مج١)       | 737-                 |
| نادية جمال الدين محمد               | لاورا إسكيبيل            | الفليان (رواية)                     | -711                 |
| توفيق على منصور                     | إليزابيتا أديس وأخرون    | نسباء مقاتلات                       | -7£ o                |
| على إبراهيم متوقى                   | جابرييل جارثيا ماركيث    | مختارات قصصية                       | F37-                 |
| محمد طارق الشرقاوي                  | والتر أرمبرست            | الثقافة الجماهيرية والحداثة في مصر  | -Y8V                 |
| عبداللطيف عبدالحليم                 | أنطونيو جالا             | حقول عدن الخضراء (مسرحية)           | <b>A37</b> -         |
| رقعت سلام                           | دراجو شتامبوك            | لغة التمزق (شعر)                    | -Y £ 9               |
| ماجدة محسن أباظة                    | دومنيك فيتك              | علم اجتماع العلوم                   | - ۲0.                |
| بإشراف: مح <i>مد الجوهرى</i>        | جوردون مارشال            | موسوعة علم الاجتماع (جـ٢)           | -401                 |
| على بدران                           | مارجو بدران              | رائدات المركة النسوية الممبرية      | 707                  |
| حسن بپومي                           | ل، أ. سيمينوڤا           | تاريخ مصر الفاطمية                  | -707                 |
| إمام عيد القتاح إمام                | دیڤ روینسون وجودی جروفز  | أقدم لك: الفلسيفة                   | 307-                 |
| إمام عبد الفتاح إمام                | دیڤ روینسون رجودی جروفز  | أقدم لك: أفلاطون                    | -700                 |
| إمام عيد الفتاح إمام                | ديف روبنسون وكريس جارات  | أقدم لك: ديكارت                     | F07-                 |
| محمود سيد أحمد                      | وليم كلى رايت            | تاريخ الفلسفة الحديثة               | -YoV                 |
| عُبادة كُحيلة                       | سير أنجوس فريزر          | الفجر                               | -YoA                 |
| فاروجان كازانجيان                   | نخبة                     | مختارات من الشعر الأرمني عبر العصور | -404                 |
| بإشراف: محمد الجوهري                | جوردون مارشال            | موسوعة علم الاجتماع (جـ٣)           | -77.                 |
| إمام عبد الفتاح إمام                | زكى نجيب محمود           | رحلة في فكر زكى نجيب محمود          | 177-                 |
| محمد أيو العطا                      | إدواردو مثدوثا           | مدينة المعجزات (رواية)              | 777-                 |
| على يوسىف على                       | چون جريين                | الكشف عن حافة الزمن                 | 777-                 |
| لويس عوش                            | هوراس وشلي               | إبداعات شعرية مترجمة                | 377-                 |
|                                     |                          |                                     |                      |

|                                                        |                                 | روايات مترجمة                                                        | oF7-         |
|--------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| لویس عوض                                               | أوسكار وابلد وصمويل جونسون      | روايات مترجمه<br>مدير المدرسة (رواية)                                | -777         |
| عادل عبدالمنعم على                                     | جلال آل أحمد<br>الحد كان ا      | مدير المدرسة (رواية)<br>من الرواية                                   | -777         |
| بدر الدین عرودکی                                       | میلان کوندیرا<br>ادار دارالی را |                                                                      | -778         |
| إبراهيم الدسوقى شتا                                    | مولانا جلال الدين الرومي        |                                                                      | -774         |
| صبری محمد حسن                                          |                                 | وسط الجزيرة العربية وشرقها (جـ١)                                     | -77.         |
| صبری محمد حسن                                          |                                 | وسط الجزير العربية وشرقها (جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     | -771         |
| شوقی جلال                                              |                                 | الحضارة الغربية: الفكرة والتاريخ<br>الأديرة الأثرية في مصر           | -777         |
| إبراهيم سلامة إبراهيم                                  | سىي، سىي، والترز                | الأمول الاجتماعية والثقافية لموكة عرابي في مصو                       | -177         |
| عنان الشبهاوي                                          |                                 |                                                                      | -177         |
| محمود علی مکی                                          | رومولو چاپيجوس<br>تام ۱۳۶۱      | السيدة باربارا (رواية)<br>ت. س. إليون شاعراً رناقناً ركاتباً مسرحياً | -YV0         |
| ماهر شفیق فرید                                         | مجموعة من النقاد                | ق س. إبوت شاعرا رباها رباها مسرعيا<br>فنون السينما                   | -777         |
| عبدالقادر التلمسائي<br>:                               | مجموعة من المؤلفين              |                                                                      | -777         |
| أحمد فورزي<br>در در د |                                 | الچينات والمسراع من أجل الحياة<br>البدايات                           | -YVX         |
| ظريف عبدالله                                           | إسحاق عظيموف<br>:               | البدايات<br>الحرب الباردة الثقافية                                   | - YV4        |
| طلعت الشايب                                            | ف.س. سوندرز                     |                                                                      | -44.         |
| سمير عبدالحميد إبراهيم                                 | بريم شند وآخرون                 | الأم والنصبيب وقصيص أخرى                                             | -17.         |
| جلال الحفناوي                                          | عبد الحليم شرر                  | الفردوس الأعلى (رواية)                                               | -17.1        |
| سمير حنا صادق                                          | اویس وولیرت<br>د ) د د          | طبيعة العلم غير الطبيعية                                             | -1A1<br>-7A7 |
| على عبد الرعوف البمبي                                  | خوان رولفو                      | السهل يحترق وقصمص أخرى                                               |              |
| أحمد عتمان                                             | يوريبيديس                       | هرقل مجنونًا (مسرحية)                                                | -478         |
| سمير عبد الحميد إبراهيم                                | حسن نظامي الدهاوي               | رحلة خواجة حسن نظامي البعلوي                                         | -470         |
| محمود علاوى                                            | زين العابدين المراغى<br>•       | سیاحت نامه إبراهیم بك (جـ٣)                                          | FAY-         |
| محمد يحيى وأخرون                                       | أنتونى كنج                      | الثقافة والعولة والنظام العالمي                                      | -444         |
| مأهر البطوطي                                           | ديفيد لودج                      | الفن الروائي                                                         |              |
| محمد نور الدين عبدالنعم                                | أبو نجم أحمد بن قوص             |                                                                      | -774         |
| أحمد زكريا إبراهيم                                     | <b>جورج مونان</b>               |                                                                      | -71.         |
| السيد عبد الظاهر                                       |                                 | تاريخ المسرح الإسبائي في القرن العشرين (جـ١)                         | -741         |
| السيد عبد الظاهر                                       |                                 | تاريخ المسرح الإسباني في القرن العشرين (جـ٢)                         | -797         |
| مجدى توفيق وأخرون                                      | روجر آلن                        |                                                                      | -747         |
| رجاء پاقوت                                             | بوالو                           | فن الشعر                                                             | 3 2 7 -      |
| بدر الديب                                              | جوزيف كامبل وبيل موريز          | سلطان الأسطورة                                                       | -790         |
| محمد مصطفى بدوى                                        | وليم شكسبير                     |                                                                      |              |
|                                                        | ديونيسيوس ثراكس ويرسف الأهوازي  |                                                                      |              |
| مصطفی حجازی السید                                      | نخبة                            |                                                                      |              |
| هاشم أحمد محمد                                         | جين ماركس                       |                                                                      |              |
| جمال الجزيرى وبهاء چاهين وإيزابيل كمال                 | لویس عوض                        |                                                                      |              |
| جمال الجزيرى و محمد الجندى                             | لویس عوض                        |                                                                      | -٣.١         |
| إمام عبد الفتاح إمام                                   | جون هیتون وجودی جروفز           | أقدم لك: فنجنشتين                                                    | -r - r       |

| إمام عبد الفتاح إمام  | جين هوب ويورڻ فان لون                    | أقدم لك: بوڈا                              | -7.7 |
|-----------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|------|
| إمام عبد الفتاح إمام  | بين حرب ورست                             | اقدم لك: ماركس<br>أقدم لك: ماركس           | 3.7- |
| مبلاح عبد الصبور      | کروزیو مالابارته<br>کروزیو مالابارته     | ،<br>الجلد (رواية)                         | -7.0 |
| نبیل سعد              | چان فرانسوا ليوتار<br>چان فرانسوا ليوتار | . مرحود من المعالم التاريخ الماريخ الماريخ | -7.7 |
| ۰۰۰<br>محمود مکی      | دیفید بابینو وهوارد سلینا                | أقدم لك: الشعور                            | -٣.٧ |
| ممدوح عبد المنعم      | ستيف جونز ويورين فان لو                  | أقدم لك: علم الوراثة                       | A.7- |
| جمال الجزيري          | أنجوس جيلاتي وأوسكار زاريت               | أقدم لك: الذهن والمخ                       | -7.1 |
| محيى الدين مزيد       | ماجي هايد ومايكل ماكجنس                  | أقدم لك: يونج                              | -11. |
| فاطمة إسماعيل         | ر .ج كولنجوود                            | مقال في المنهج الفلسفي                     | -117 |
| أسعد حليم             | وليم ديبويس                              | روح الشعب الأسود                           | -717 |
| محمد عبدالله الجعيدى  | خابير بيان                               |                                            | -717 |
| هويدا السياعى         | جانيس مينيك                              | مارسيل بوشامپ: الفن كعدم                   | 3/7- |
| كاميليا صبحى          | ميشيل بروندينو والطاهر لبيب              | جرامشي في العالم العربي                    | -710 |
| نسيم مجلى             | أي. ف، ستون                              | محاكمة سقراط                               | F17- |
| أشرف المنباغ          | س. شير لايموفا- س. زنيكين                | بلا غد                                     | -۲1۷ |
| أشرف المنباغ          | مجموعة من المؤلفين                       | الأدب الروسي في السنوات العشر الأخيرة      | -414 |
|                       | جايترى اسبيفاك وكرستوفر نوريس            | صنور دريدا                                 | -111 |
| محمد علاء الدين متصور | مؤلف مجهول                               | لمعة السراج لحضرة التاج                    | -77. |
| بإشراف: مىلاح فضل     | ليفى برو فنسال                           | تاريخ إسبانيا الإسلامية (مج٢، جـ١)         | -271 |
| خالد مفلح حمزة        | دبليو يوجين كلينباور                     | وجهات نظر حديثة في تاريخ الفن الغربي       | -777 |
| هائم محمد فوزى        | تراث يوناني قديم                         | فن الساتورا                                | -277 |
| محمود علاوي           | أشرف أسدى                                | اللعب بالنار (رواية)                       | -778 |
| كرستين يوسف           | فيليب بوسمان                             | عالم الأثار (رواية)                        | -770 |
| حسن صقر               | يورجين هابرماس                           | المعرفة والمصلحة                           | -777 |
| توفيق على منصور       | نخبة                                     | مختارات شعرية مترجمة (جـ١)                 | -444 |
| عبد العزيز بقوش       | نور الدين عبد الرحمن الجامي              | يوسف وزليخا (شعر)                          | -778 |
| محمد عيد إبراهيم      | تد هیوز                                  | رسائل عيد الميلاد (شعر)                    | -774 |
| سامی صلاح             | مارفن شبرد                               | كل شيء عن التمثيل الصامت                   | -77. |
| سامية دياب            | ستيفن جراى                               | عندما جاء السردين وقصمص أخرى               | -771 |
| على إبراهيم منوفى     | نخبة                                     | شهر العسل وقصيص أخرى                       | -777 |
| بكر عباس              | ئېيل مطر                                 | الإسلام في بريطانيا من ٥٨ه١٠-١٦٨٥          | -777 |
| مصطفى إبراهيم فهمى    | أرثر كلارك                               | لقطات من المستقبل                          | 377- |
| فتح <i>ي</i> العشري   | ناتالی ساروت                             | عصر الشك: دراسات عن الرواية                | -770 |
| حسن صابر<br>م         | نصوص مصرية قديمة                         | متون الأهرام                               | -777 |
| أحمد الأنصاري         | جوزایا رویس<br>-                         | فلسفة الولاء                               | -777 |
| جلال الحفناوي         | نخبة                                     | نظرات حائرة وقصم أخرى                      | -777 |
| محمد علاء الدين منصور | إدوارد براون                             | تاريخ الأدب في إيران (جـ٣)                 | -779 |
| فخری لبیب             | بيرش بيربروجلو                           | اضطراب في الشرق الأوسط                     | -71. |

| حسن حلمي              | راينر ماريا راكه           | قصائد من رلکه (شعر)                        | 137-         |
|-----------------------|----------------------------|--------------------------------------------|--------------|
| عبد العزيز بقوش       | نور الدين عبدالرحمن الجامي | سلامان وأبسال (شعر)                        | 737-         |
| سمیر عبد ریه          | ئادين جورديمر              | العالم البرجوازي الزائل (رواية)            | 737-         |
| سمیر عبد ریه          | بيتر بالانجيو              | الموت في الشمس (رواية)                     | 337-         |
| يوسف عبد الفتاح فرج   | بونه ندائى                 | الركض خلف الزمان (شعر)                     | -450         |
| جمال الجزير <i>ي</i>  | رشاد رشدی                  | سحر مصر                                    | F37-         |
| بكر الحلو             | <b>جان كوكتو</b>           | الصبية الطائشون (رواية)                    | -7 EV        |
| عبدالله أحمد إبراهيم  | محمد فؤاد كوبريلى          | المتصوفة الأولون في الأدب التركي (جـ١)     | <b>437</b>   |
| أحمد عمر شاهين        | أرثر والدهورن وأخرون       | دليل القارئ إلى الثقافة الجادة             | P37-         |
| عطية شحاتة            | مجموعة من المؤلفين         | بانوراما الحياة السياحية                   | -50.         |
| أحمد الانصاري         | جوزايا رويس                | مبادئ المنطق                               | -401         |
| نعيم عطية             | قسطنطين كفافيس             | قصائد من كفافيس                            | -707         |
| على إبراهيم منوفي     | باسيليو بابون مالدونادو    | الفن الإسلامي في الأندلس: الزغرفة الهنسية  | 707          |
| على إبراهيم منوفي     | باسيليو بابون مالدونادو    | الفن الإسلامي في الأندلس: الزخرفة النبائية | - T o E      |
| محمود علاوى           | هجت مرتجى                  | التيارات السياسية في إيران المعاصرة        | -400         |
| يدر الرفاعي           | بول سبالم                  | الميراث المر                               | 107-         |
| عمر الفاروق عمر       | تيموشي فريك وبيتر غاندي    | متون هرمس                                  | -401         |
| مصطفى حجازى السيد     | نخبة                       | أمثال الهوسا العامية                       | ۸ه۳-         |
| حبيب الشاروني         | أفلاطون                    | محاورة بارمنيدس                            | -404         |
| ليلي الشربيني         | أندريه جاكوب ونويلا باركان | أنثروبولوچيا اللغة                         | -77-         |
| عاطف معتمد وأمال شاور | ألان جرينجر                | التصحر: التهديد والمجابهة                  | 177-         |
| سيد أحمد فتح الله     | هاينرش شبورل               | تلميذ بابنبرج (رواية)                      | 777-         |
| صبري محمد حسن         | ريتشارد جيبسون             | حركات التحرير الأفريقية                    | 777-         |
| نجلاء أبو عجاج        | إسماعيل سراج الدين         | حداثة شكسبير                               | 377-         |
| محمد أحمد حمد         | شارل بودلير                | سام باریس (شعر)                            | -770         |
| مصطفى محمود محمد      | كلاريسا بنكولا             | نساء يركضن مع الذناب                       | <i>TT7</i> - |
| البراق عبدالهادي رضا  | مجموعة من المؤلفين         | القلم الجرىء                               | -۲7۷         |
| عابد خزندار           | جيرالد برنس                | المنطلع السردى: معجم مصطلعات               | <b>A 77</b>  |
| فوزية العشماوي        | فوزية العشماري             | المرأة في أدب نجيب محفوظ                   | -779         |
| فاطمة عبدالله محمود   | كليرلا لويت                | الفن والحياة في مصبر الفرعونية             | -۳٧.         |
| عبدالله أحمد إبراهيم  | محمد فؤاد كويريلى          | المتصوفة الأولون في الأدب التركي (جـ ٢)    | -211         |
| وحيد السعيد عبدالحميد | وانغ مينغ                  | عاش الشباب (رواية)                         | -777         |
| على إبراهيم منوفى     | أومبرتو إيكو               | كيف تعد رسالة دكتوراه                      | -۲۷۲         |
| حمادة إبراهيم         | أندريه شديد                | اليوم السادس (رواية)                       | 377-         |
| خالد أبو اليزيد       | ميلان كونديرا              | الخلود (رواية)                             | -TV0         |
| إدوار الخراط          | جان أنوى وأخرون            | الغضب وأحلام السنين (مسرحيات)              | <b>-۲۷7</b>  |
| محمد علاء الدين منصور | إدوارد براون               | تاريخ الأدب في إيران (جـ٤)                 | -۲۷۷         |
| يوستف عبدالفتاح فرج   | محمد إقبال                 | المسافر (شعر)                              | -۲۷۸         |
|                       |                            |                                            |              |

| -474         | ملك في الحديقة (رواية)                  | سنيل باث                      | جمال عبدالرحمن         |
|--------------|-----------------------------------------|-------------------------------|------------------------|
| -۲۸.         | حديث عن الخسارة                         | جونتر جراس                    | شيرين عيدالسلام        |
| /A7-         | أساسيات اللغة                           | ر. ل. تراسك                   | رائيا إبراهيم يوسف     |
| -777         | تاريخ طبرستان                           | بهاء الدين محمد إسفنديار      | أحمد محمد نادى         |
| 77.7         | هدية الحجاز (شعر)                       | محمد إقبال                    | سمير عبدالحميد إبراهيم |
| 387-         | القصمن التي يحكيها الأطفال              | سرزان إنجيل                   | إيزابيل كمال           |
| -470         | مشترى العشق (رواية)                     | محمد على بهزادراد             | يوسف عبدالفتاح فرج     |
| <b>FA7</b> - | دفاعًا عن التاريخ الأدبي النسوي         | جانیت تود                     | ريهام حسين إبراهيم     |
| <b>-</b> 7AV | أغنيات وسوناتات (شعر)                   | چون دن                        | بهاء چاهين             |
| -711         | مواعظ سعدى الشيرازي (شعر)               | سعدى الشيرازي                 | مجمد علاء الدين منصور  |
| -714         | تفاهم وقصص أخرى                         | نخبة                          | سمير عبدالحميد إبراهيم |
| -27-         | الأرشيغات والمدن الكبرى                 | إم. في. روبرتس                | عثمان مصطفى عثمان      |
| -111         | (يوان) قيليلية (المانة)                 | مایف بینشی                    | مئى الدروبي            |
| 777          | مقامات ورسائل أندلسية                   | فرنانیو دی لاجرانجا           | عبداللطيف عبدالحليم    |
| -292         | في قلب الشرق                            | ندوة لويس ماسينيون            | زينب محمود الخضيرى     |
| 3 9 7-       | القرى الأربع الأساسية في الكون          | بول ديفيز                     | هاشم أحمد محمد         |
| -790         | ألام سياوش (رواية)                      | إسماعيل فمنيح                 | سليم عبد الأمير حمدان  |
| -297         | السافاك                                 | تقی نجاری راد                 | محمود علاوى            |
| <b>-۲9</b> ۷ | أقدم لك: ئيتشه                          | اورانس جين وکيتي شين          | إمام عبدالفتاح إمام    |
| AP7-         | أقدم لك: سارتر                          | فيليب تودي وهوارد ريد         | إمام عبدالفتاح إمام    |
| -111         | أقدم لك: كامي                           | ديفيد ميروفتش وألن كوركس      | إمام عبدالفتاح إمام    |
| -1           | مومو (رواية)                            | ميشائيل إنده                  | باهر الجوهرى           |
| -1.3         | أقدم لك: علم الرياضيات                  | زياودن ساردر وأخرون           | ممدوح عبد المنعم       |
| -8.4         | أقدم لك: ستيفن هوكنج                    | ج. ب. ماك إيفوى وأوسكار زاريت | ممدوح عيدالمنعم        |
| 7.3-         | رية المطر والملابس تصنع الناس (روايتان) | تودور شتورم وجوتفرد كولر      | عماد حسن بکر           |
| -1-1         | تعويذة الحسى                            | ديقيد إبرام                   | ظبية حُميس             |
| -1.0         | إيزابيل (رواية)                         | أندريه جيد                    | حمادة إبراهيم          |
| 1.3-         | المستعربون الإسبان في القرن ١٩          | مانويلا مانتاناريس            | جمال عبد الرحمن        |
| -£.V         | الأدب الإسباني المعاصر بأقلام كتابه     | مجموعة من المؤلفين            | طلعت شاهين             |
| -£.A         | معجم تاريخ مصر                          | جوان فوتشركنج                 | عنان الشهاوي           |
| -8.4         | انتميار السعادة                         | برتراند راسل                  | إلهامي عمارة           |
| -113-        | خلاصة القرن                             | کارل بویر                     | الزواوي بغورة          |
| -113-        | همس من الماضي                           | جينيفر أكرمان                 | أحمد مستجير            |
| 7/3-         | تاريخ إسبانيا الإسلامية (مج٢، جـ٢)      | _                             | بإشراف: صلاح فضل       |
| 7/3-         | أغنيات المنفي (شعر)                     | ناظم حكمت                     | محمد البخارى           |
| 3/3-         |                                         | باسكال كازانوفا               | أمل الصبان             |
| -13          | صورة كوكب (مسرحية)                      | فريدريش دورينمات              | أحمد كامل عبدالرحيم    |
| -113-        | مبادئ النقد الأدبى والعلم والشعر        | أ. أ. رتشاردز                 | محمد مصطفى بدوى        |
|              |                                         |                               |                        |

```
٤١٧ - تاريخ النقد الأدبى الحديث (جـ٥) رينيه ويليك
             مجاهد عبدالمنعم مجاهد
                                                      ٨١٨ - سياسات الزمر العاكمة في مصر العثمانية جين هاثواي
                 عبد الرحمن الشيخ
                                                                         ٤١٩- العصر الذهبي للإسكندرية
                                                       جون مارلو
                       نسيم مجلى
                                                                     ٤٢٠ - مكرو ميجاس (قصة فلسفية)
                    الطيب بن رجب
                                                            فوإتبر
                                                       ٢١١ - الولاه والقيادة في المجتمع الإسلامي الأول روى متحدة
                     أشرف كيلاني
                                                                    ٢٢٢ - رحلة لاستكشاف أفريقيا (ج١)
                                                   ثلاثة من الرحالة
           عبدالله عبدالرازق إبراهيم
                                                                            ٤٢٣- إسراءات الرجل الطيف
                      وحيد النقاش
                                                             نخبة
                                        ٢٤٤ - لوائح الحق ولوامع العشق (شعر) نور الدين عبدالرحمن الجامي
            محمد علاء الدين منصبور
                                                                              ٥٤٥- من طاووس إلى قرح
                                                    محمود طلوعى
                     محمود علاوى
                                                                          ٤٢٦- الخفافيش وقصيص أخري
                                                             نخبة
محمد علاء الدين منصور وعبد الحقيظ يعقوب
                                                                          ٤٢٧ - بانديراس الطاغية (رواية)
                                                        بای انکلان
                        ثريا شلبى
                                                                                   ٢٨٤- الغزانة الغفية
                                           محمد هوتك بن داود خان
                 محمد أمان صافي
                                                                                  ٤٢٩ - أقدم لك: هيجل
                إمام عبدالفتاح إمام
                                          ليود سيئسر وأندزجي كروز
                                                                                   ٤٣٠ - أقدم لك: كانط
                كرستوفر وائت وأندرجى كليمونسكى إمام عبدالفتاح إمام
                                                                                   ٤٣١ - أقدم لك: فوكو
                إمام عبدالفتاح إمام
                                      كريس هوروكس وزوران جفتيك
                                                                               ٤٣٢ - أقدم لك: ماكيا فللي
                                        باتريك كيرى وأوسكار زاريت
                إمام عبدالفتاح إمام
                                                                                  ٤٣٣ - أقدم لك: جويس
                     حمدى الجابري
                                            ديفيد نوريس وكارل فلنت
                                                                               ٤٣٤ - أقدم لك: الرومانسية
                                         دونكان هيث وجودى بورهام
                     عصام حجازي
                                                                            ه٤٣- توجهات ما بعد الحداثة
                      ناجى رشوان
                                                    نيكولاس زربرج
                                                                              ٤٣٦ - تاريخ الفلسفة (مج١)
                                                 فردريك كويلستون
                إمام عبدالفتاح إمام
                                                    ٤٣٧ - رحالة هندي في بلاد الشرق العربي شبلي النعماني
                     جلال الحفناري
                                                                                   ٤٣٨- بطلات وضحايا
                                           إيمان ضياء الدين بيبرس
                  عايدة سيف الدولة
                                                                              ٤٣٩- موت المرابي (رواية)
  محمد علاء الدين منصور وعبد الحقيظ يعقوب
                                                  صدر الدين عيني
                                                                      ٤٤٠ قواعد اللهجات العربية الحديثة
              محمد طارق الشرقاوي
                                                   كرستن بروستاد
                                                                      ٤٤١ - رب الأشياء الصغيرة (رواية)
                        فخرى لبيب
                                                    أرونداتي روي
                                                                        ٤٤٢ - حتشبسوت: المرأة الفرعونية
                                                       فوزية أسعد
                     ماهر جوبجاتي
                                                      227 - اللغة العربية: تاريخها ومستوياتها وتأثيرها كيس فرسستيغ
              محمد طارق الشرقاوي
                                                                   ££2 أمريكا اللاتينية: الثقافات القديمة
                      مبالح علماني
                                                   لاوريت سيجورنه
                                                                                 ه ٤٤٠ حول وزن الشعر
                  محمد محمد يونس
                                                  پرویز ناتل خانلری
                                                                                  733- التحالف الأسود
                       ألكسندر كوكبرن وجيفري سائت كلير أحمد محمود
                                                                               ٤٤٧ - أقدم لك: نظرية الكم
                    ج. ب. ماك إيڤوى وأوسكار زاريت ممدوح عبدالمنعم
                                                                          A34 - أقدم لك: علم نفس التطور
                    ممدوح عبدالمتعم
                                        ديلان إيڤانز وأوسكار زاريت
                                                                           ٤٤٩ - أقدم لك: الحركة النسوية
                     جمال الجزيري
                                                              نخبة
                                                                    ٤٥٠ - أقدم لك: ما بعد الحركة النسوية -
                                            صوفيا فوكا ورببيكا رايت
                     جمال الجزيري
                                                                          ١٥١~ أقدم لك: الفلسفة الشرقية
                ريتشارد أوزبورن وبورن قان لون إمام عبد الفتاح إمام
                                                                      ٤٥٢ - أقدم لك: لينين والثورة الروسية
                   ريتشارد إبجينانزي وأوسكار زاريت محيى الدين مزيد
                                                                         207- القاهرة: إقامة مدينة حديثة
           حليم طوسون وفؤاد الدهان
                                                     جان لوك أرنو
                                                       ٤٥٤ - خمسون عامًا من السينما الفرنسية رينيه بريدال
                       سوران خليل
```

|                |                            |                           |                                                  | ,             |
|----------------|----------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------|---------------|
|                | محمود سيد                  | قردریك كوپلستون           | تاريخ الفلسفة الحديثة (مجه)                      |               |
|                | هریدا عرْت ه               | مریم جعاری                | لا تنسنى (رواية)                                 |               |
|                | إمام عبدالفتا              | سوران موالر أوكين         | النساء في الفكر السياسي الفربي                   |               |
| يحمن           | جمال عيد الر               | مرثيديس غارثيا أرينال     | الموريسكيون الأندلسيون                           |               |
|                | جلال البنا                 | توم تيتنبرج               | 22, 33, 22, 34, 34, 34                           | -609          |
| ح إمام         | إمام عبدالفتا              | ستوارت هود وليتزا جانستز  | أقدم لك: الفاشية والنازية                        | -13-          |
| ح إمام         | إمام عبدالفتا              | داریان لیدر وجودی جروفز   | أقدم لك: لكأن                                    | 173-          |
| صادق محمودى    | عبدالرشيد اا               | عبدالرشيد الصادق محمودى   | طه حسين من الأزهر إلى السوريون                   | 773-          |
|                | كمال السيد                 | ويليام بلوم               | الدولة المارقة                                   | 753-          |
| م المنيف       | حصة إبراهي                 | مایکل بارنتی              | ديمقراطية للقلة                                  | 373-          |
| u              | جمال الرقاع                | لويس جنزييرج              | قصيص اليهود                                      | 073-          |
| له             | فاطمة عبد ال               | فيولين فانويك             | حكايات حب وبطولات فرعونية                        | <b>FF3</b> -  |
|                | ربيع وهبة                  | ستيفين ديلق               | التفكير السياسي والنظرة السياسية                 | <b>V</b> 53-  |
| رى             | أحمد الأنصبا               | جوزایا رویس               | روح الفلسفة الحديثة                              | A/3-          |
| إنق            | مجدى عبدالر                | نصوص حبشية قديمة          | جلال الملوك                                      | -274          |
| الننة          | محمد السيد                 | جارى م. بيرزنسكى وأخرون   | الأراضى والجودة البيئية                          | -14.          |
| الرازق إبراهيم | عيد الله عبد               | ثلاثة من الرحالة          | رحلة لاستكشاف أفريقيا (جـ٢)                      | -841          |
| ار             | سليمان العط                | میجیل دی تربانتس سابیدرا  | دون كيخوتي (القسم الأول)                         | -£VY          |
| ار             | سليمان العط                | میجیل دی تربانتس سابیدرا  | دون كيخوتي (القسم الثاني)                        | -277          |
| بالام          | سهام عبدالس                | بام موریس                 | الأدب والنسوية                                   | -275          |
|                | عادل ملال ع                | فرجينيا دانيلسون          | منوت مصر: أم كلثوم                               | -£Vo          |
|                | سحر توفيق                  | ماريلين بوٿ               | أرض العبايب بعيدة: بيرم التونسي                  | -£ <b>Y</b> 3 |
|                | أشرف كيلاني                | هيلدا هوخام               | تاريخ الصبئ منذ ما قبل التاريخ حتى الفرن العشرين | -£VV          |
| مدى            | عبد العزيز ح               | لیوشیه شنج و لی شی دونج   | الصين والولايات المتحدة                          | -144          |
| مدى            | عبد العزيز ح               | لاو شه                    | المقهــــى (مسرحية)                              | -271          |
| مدى            | عبد العزيز ح               | کو مو روا                 | تساي ون جي (مسرحية)                              | -£A.          |
| د              | رضوان السي                 | روی متحدة                 | بردة النبي                                       | -141          |
|                | فاطمة عبد الا              |                           | موسوعة الأساطير والرموز الفرعونية                | 7A3-          |
|                | أحمد الشامج                | سارة <b>چا</b> مبل        | النسوية وما بعد النسوية                          | 783-          |
| 7              | رشید بنحس                  | هانسن روبیرت یا <i>وس</i> | جمالية التلقى                                    | - 1 1 1       |
|                | سمير عبدالد<br>سمير عبدالد | نذير أحمد الدهلوى         | التوبة (رواية)                                   | -£A0          |
| ,              | عبدالحليم عبد              | يان أسمن                  | الذاكرة العضارية                                 | <b>FA3-</b>   |
|                | سمير عبدالت                |                           | الرحلة الهندية إلى الجزيرة العربية               | -£ AV         |
|                | سمير عبدالد                | نَخْبَةُ                  | الحب الذي كان وقصائد أخرى                        | -111          |
| •              | محمود رجب                  | إدموند هُستُرل            | مُسْرِل: الفلسفة علمًا دقيقًا                    | PA3-          |
|                | ت دد.<br>عبد الوهاب ء      | محمد قادرى                | أسمار البيغاء                                    | -14.          |
|                | سمیر عبد ریا               |                           | نصوص تصمية من روائع الأنب الأثريقي               | -141          |
|                | محمد رفعت :<br>محمد رفعت : |                           | محمد على مؤسس مصبر الحديثة                       | 783-          |
| •              | -                          |                           | _                                                |               |

|        |                                          | J-7 -30-                      |                          |
|--------|------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------|
| -195   | كتاب الموتى: الخروج في النهار            | نصوص مصرية قديمة              | شريف الصيقى              |
| -290   | اللويى                                   | إدوارد تيفان                  | حسن عيد ريه الممتري      |
| FP3-   | الحكم والسياسة في أفريقيا (جـ١)          | إكوادو بانولى                 | مجموعة من المترجمين      |
| -£4V   | العلمانية والنوع والبولة في الشرق الأوسط | نادية العلى                   | مصطفى رياض               |
| AP3-   | النساء والنوع في الشرق الأوسط الحديث     | جوديث تاكر ومارجريت مريودز    | أحمد على بدوى            |
| -644   | تقاطعات: الأمة والمجتمع والنوع           | مجموعة من المؤلفين            | فيصل بن خضراء            |
|        |                                          | تيئز رووكي                    | طلعت الشايب              |
| -0-1   | تاريخ النساء في الفرب (جـ١)              | أرثر جولد هامر                | سحر قراج                 |
| -0.7   | أصوات بديلة                              | مجموعة من المؤلفين            | هالة كمال                |
| 7.0-   | مختارات من الشعر الفارسي العديث          | نخبة من الشعراء               | محمد نور الدين عبدالمنعم |
| -o • £ | كتابات أساسية (جـ١)                      | مارتن هايدجر                  | إسماعيل المسدق           |
| -0.0   | كتابات أساسية (جـ٢)                      | مارتن هايدجر                  | إسماعيل المصدق           |
| F-0-   | ربما کان قدیسًا (روایة)                  | أن تيلر                       | عيدالحميد قهمي الجمال    |
| -0.V   | سيدة الماضى الجميل (مسرحية)              | پيتر شيفر                     | شوقى فهيم                |
| -0-A   | المولوية بعد جلال الدين الرومي           | عبدالباقي جلبنارلي            | عبدالله أحمد إبراهيم     |
| -0-4   |                                          | آدم صبرة                      | قاسم عيده قاسم           |
| -01.   | الأرملة الماكرة (مسرحية)                 | كارلو جولدوني                 | عبدالرازق عيد            |
| -511   | كوكب مرقع (رواية)                        | ان <b>تیلر</b>                | عبدالحميد قهمى الجمال    |
| -01T   | كتابة النقد السينمائي                    | تيموثى كوريجان                | جمال عبد الناصر          |
| -017   | العلم الجسبور                            | تيد أنتون                     | مصطفى إبراهيم فهمى       |
| -c\£   | مدخل إلى النظرية الأدبية                 | چونٹان کولر                   | مصطفى بيومى عبد السلام   |
| -010   | من التقليد إلى ما بعد الحداثة            | فدوى مالطى دوجلاس             | فدوى مالطى دوجلاس        |
| 7/a-   | إرادة الإنسان في علاج الإدمان            | أرنوك واشنطون وبونا باوندى    | منبري محمد حسن           |
| -o\Y   | نقش على الماء وقصيص أخرى                 | نخبة                          | سمير عبد الحميد إبراهيم  |
| -0\A   | استكشاف الأرض والكون                     | إسحق عظيموف                   | هاشم أحمد محمد           |
| -019   | محاضرات في المثالية الحديثة              | جوزايا رويس                   | أحمد الأنصاري            |
| -07.   | الولع الفرنسي بمصر من الطم إلى الشروع    | أحمد يوسف                     | أمل الصبان               |
| -571   | قاموس تراجم مصىر الحديثة                 | أرثر جواد سميث                | عبدالوهاب بكر            |
| -077   | إسبانيا في تاريخها                       | أميركو كاسترو                 | على إبراهيم منوفى        |
| -077   | الفن الطليطلي الإستلامي والمدجن          | باسيليو بابون مالدونادو       | على إبراهيم منوفى        |
| 370-   | الملك لير (مسرحية)                       | وليم شكسبير                   | محمد مصطفى بدوى          |
| -070   | موسم صيد في بيروت وقصص أخرى              | دنيس جونسون                   | نادية رفعت               |
| 770-   | أقدم لك: السياسة البيئية                 | ستيفن كرول ووليم رانكين       | محيى الدين مزيد          |
| -0 TV  | أقدم لك: كافكا                           | ديفيد زين ميروفنس وروبرت كرمب |                          |
| A7c-   | - '                                      | طارق على وفِلُ إيفائز         | جمال الجزيرى             |
| -c 79  | بدائع العلامة إقبال في شعره الأردى       |                               | حازم محفوظ               |
| -o~.   | مدخل عام إلى فهم النظريات التراثية       | رينيه جينو                    | عمر الفاروق عمر          |
|        |                                          |                               |                          |

٤٩٢ - خطاباتٍ إلى طالب الصوتيات - هاروك بالر

محمد صبالح الضبالع

|               |                                              |                                | G G                                      |
|---------------|----------------------------------------------|--------------------------------|------------------------------------------|
| 770-          | المغامر والمستشرق                            | هنري لورنس                     | بشير السباعي                             |
| -077          | تعلُّم اللغة الثانية                         | سوزان جاس                      | محمد طارق الشرقاوى                       |
| 370-          | الإسلاميون الجزائريون                        | سيڤرين لابا                    | حمادة إبراهيم                            |
| -070          | مخزن الأسرار (شعر)                           | نظامي الكنجوي                  | عبدالعزيز بقوش                           |
| 77o-          | الثقافات وقيم التقدم                         | صمويل هنتنجتون واورانس هاريزون | شوقى جلال                                |
| -0TV          | للحب والعرية (شعر)                           | نخبة                           | عبدالغفار مكاوى                          |
| -5 <b>T</b> A | النفس والأخر في قصيص يوسف الشاروني           | كيت دانيلر                     | محمد الحديدى                             |
| -074          | خمس مسرحيات قصيرة                            | كاريل تشرشل                    | محسن مصيلحي                              |
| -o£.          | ترجهات بريطانية – شرقية                      | السير رونالد ستورس             | روف عباس                                 |
| -a £ \        | هي تتخيل وهلاوس أخرى                         | خوان خوسیه میاس                | مروة رزق                                 |
| 730-          | قصص مختارة من الأدب اليوناني الحديث          | نخبة                           | نعيم عطية                                |
| 730-          | أقدم لك: السياسة الأمريكية                   | باتريك بروجان وكريس جرات       | وفاء عبدالقادر                           |
| -011          | أقدم لك: ميلاني كلاين                        | روبرت هنشل وأخرون              | حمدى الجابرى                             |
| -020          | يا له من سباق محموم                          | فرانسيس كريك                   | عزت عامر                                 |
| 73o-          | ريموس                                        | ت. ب. وايزمان                  | توفيق على منصور                          |
| -0 £ V        | أقدم لك: بارت                                | فيليب تودى وأن كورس            | جمال الجزيرى                             |
| -0£A          | أقدم لك: علم الاجتماع                        | ريتشارد أوزبرن وبورن فان لون   | حمدى الجابري                             |
| -089          | أقدم لك: علم العلامات                        | بول كوبلي وليتاجانز            | جمال الجزيرى                             |
| -00.          | أقدم لك: شكسبير                              | نيك جروم وبيرو                 | حمدى الجابرى                             |
| -oo\          | الموسيقي والعولمة                            | سايمون ماندى                   | سمحة الخولى                              |
| -007          | قصص مثالية                                   | میجیل دی ٹربانتس               | على عبد الرعوف البمبى                    |
| 700-          | مدخل للشعر الفرنسى الحديث والمعاصر           | دانيال لوفرس                   | رجاء ياقوت                               |
| -008          | مصر فی عهد محمد علی                          | عفاف لطفى السيد مارسوه         | عبدالسميع عمر زين الدين                  |
| -000          | الإستراتيجية الأمريكية للقرن الحادي والعشرين | أناتولى أوتكين                 | أنور محمد إبراهيم ومحمد نصرالدين الجبالي |
| ات∘ه−         | أقدم لك: چان بودريار                         | كريس هوروكس وزوران جيفتك       | حمدی الجابری                             |
| -00V          | أقدم لك: الماركيز دى ساد                     | ستوارت هود وجراهام كرولي       | إمام عبدالفتاح إمام                      |
| -00A          | أقدم لك: الدراسات الثقافية                   | زيودين سارداروبورين قان لون    | إمام عبدالفتاح إمام                      |
| 100-          | الماس الزائف (رواية)                         | تشا تشاجي                      | عبدالحي أحمد سالم                        |
| -57·          | صلصلة الجرس (شعر)                            | محمد إقبال                     | جلال السعيد الحفناوى                     |
| 150-          | جناح جبريل (شعر)                             | محمد إقبال                     | جلال السعيد الحفناوي                     |
| 7 <i>F</i> o- | بلايين وبلايين                               | كارل ساجان                     | عزت عامر                                 |
| 75°c-         | ورود الغريف (مسرحية)                         | خاثينتو بينابينتي              | صبرى محمدى التهامى                       |
| 350-          | عُش الفريب (مسرحية)                          | خاثينتو بينابينتي              | صبرى محمدى التهامى                       |
| o / o -       | الشرق الأوسط المعاصر                         | ديبورا ج. جيرئر                | أحمد عبدالحميد أحمد                      |
| FF≎-          | تاريخ أوروبا فى العصور الوسطى                | موريس بيشوب                    | على السيد على                            |
| <b>∨</b> Γα−  | الوطن المفتصب                                | مایکل رایس                     | إبراهيم سلامة إبراهيم                    |
| λ/o-          | الأصولي في الرواية                           | عيد السلام حيدر                | عبد السلام حيدر                          |
|               |                                              |                                |                                          |

٥٣١ - ما الذي حَدَثُ في محَدَثِه، ١١ سبتمبر؟ ﴿ چَاكَ دريدا

مىفاء فتحى

| ٹائر دیب                             | هومي بايا                     | مرقع الثقافة                          | P50-         |
|--------------------------------------|-------------------------------|---------------------------------------|--------------|
| يوسف الشاروني                        | سیر روبرت <b>های</b>          | نول الخليج الفارسي                    | -oV.         |
| السيد عبد الظاهر                     | إيميليا دى ئوليتا             | تاريخ النقد الإسبائي المعاصر          | -041         |
| كمال السيد                           | برونو أليوا                   | الطب في زمن الفراعنة                  | -sYY         |
|                                      | ريتشارد ابيجنانس وأسكار زارتي | أقدم لك: فرويد                        | -077         |
| علاه الدين السباعي                   | حسن بيرنيا                    | مصر القديمة في عيون الإيرانيين        | -oV£         |
| أحمد محمود                           | نجير وودز                     | الاقتصاد السياسي للعولة               | -oVo         |
| ناهد العشري محمد                     | أمريكو كاسترو                 | <b>ن</b> کر ٹربانت <i>س</i>           | <b>/∨∘</b> − |
| محمد قدري عمارة                      | كارلو كولودى                  | مغامرات بينوكيو                       | -oVV         |
| محمد إيراهيم وعصام عيد الرنوف        | أيومى ميزوكوشى                | الجماليات عند كيتس وهنت               | -oVA         |
| محيى الدين مزيد                      | چون ماهر وچودی جرونز          | أقدم لك: تشومسكي                      | -074         |
| بإشراف: محمد فتحي عبدالهادي          | جون فيزر وبول سيترجز          | دائرة المعارف الدولية (مج١)           | -04.         |
| سليم عبد الأمير حمدان                | ماريو بوزو                    | الحمقى يموتون (رواية)                 | -011         |
| سليم عبد الأمير حمدان                | هوشنك كلشيري                  | مراباً على الذات (رواية)              | 780-         |
| سليم عبد الأمير حمدان                | أحمد مجمود                    | الجيران (رواية)                       | -0 AT        |
| سليم عبد الأمير حمدان                | محمود دولت أبادى              | سفر (رواية)                           | 3A0-         |
| سليم عبد الأمير حمدان                | هوشنك كلشيري                  | الأمير احتجاب (رواية)                 | -010         |
| سهام عيد السلام                      | ليزبيث مالكموس وروى أرمز      | السينما العربية والأفريقية            | 7No-         |
| عبدالعزيز حمدي                       | مجموعة من المؤلفين            | تاريخ تطور الفكر الصيني               | -0AV         |
| ماهر جويجاتي                         | أنبيس كابرول                  | أمنحوتي الثالث                        | -011         |
| عبدالله عبدالرازق إبراهيم            | فيلكس ديبوا                   | تمبكت العجيبة (رواية)                 | -019         |
| محمود مهدى عبدالله                   | نخبة                          | أساطير من الموروثات الشعبية الفتلندية | -c <b>1.</b> |
| على عبدالتواب على ومبلاح رمضان السيد | هوراتيوس                      | الشاعر والمفكر                        | 110-         |
| مجدى عبدالحافظ وعلى كورخان           | محمد صبري السوريوني           | الثورة الممرية (جـ١)                  | -04Y         |
| بكر الحلو                            | بول فاليري                    | قصائد ساحرة                           | -095         |
| أمائي فوزي                           | سورانا تامارو                 | القلب السمين (قصة أطفال)              | -098         |
| مجموعة من المترجمين                  | إكوادو بانولي                 | الحكم والسياسة في أفريقيا (جـ٢)       | -090         |
| إيهاب عبدالرحيم محمد                 | رويرت ديجارليه وأخرون         | الصحة العقلية في العالم               | TP0-         |
| جمال عبدالرحمن                       | خوليو كاروباروخا              | مسلمو غرناطة                          | -09V         |
| بيومى على قنديل                      | دونالد ريدفورد                | مصدر وكنعان وإسرائيل                  | ۸۴۵-         |
| مجمود علاوى                          | هرداد مهرین                   | فلسفة الشرق                           | -099         |
| مدحت طه                              | برنارد لویس                   | الإسلام في التاريخ                    |              |
| أيمن بكر وسمر الشيشكلي               | ريان ڤوت                      | النسوية والمواطنة                     |              |
| إيمان عبدالعزيز                      |                               | ليوتار:نحو فلسفة ما بعد حداثية        |              |
| وفاء إبراهيم ورمضان بسطاويسي         |                               | النقد الثقافي                         |              |
| توفيق على منصبور                     |                               | الكوارث الطبيعية (مج١)                |              |
| مصطفى إبراهيم فهمى                   |                               | مخاطر كوكينا المضطرب                  |              |
| محمود إبراهيم السعدنى                | ريتشارد هاريس                 | قصة البردي اليوناني في مصر            | r.r-         |

| صبري محمد حسن                            | ھارى سيئت فيلبى                             | قلب الجزيرة العربية (جـ١)                       | -7.٧         |
|------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------|
| منبری محمد حسن                           | ھارى سىئت فىلبى                             | قلب الجزيرة العربية (جـ٢)                       | -7·A         |
| شوقى جلال                                | أجنر فوج                                    | الانتخاب الثقافي                                | -7.1         |
| على إبراهيم منوفي                        | رفائيل لويث جوثمان                          | العمارة المدجنة                                 | -71.         |
| فخري صالح                                | تيرى إيجلتون                                | النقد والأيديولوچية                             | -711         |
| محمد محمد يوئس                           | فضل الله بن حامد الحسيني                    | رسالة النفسية                                   | 717-         |
| محمد فريد حجاب                           | كوان مايكل هول                              | السياحة والسياسة                                | 711          |
| منى قطان                                 | فوزية أسعد                                  | بيت الأقصر الكبير( رواية)                       | 317-         |
| محمد رقعت عواد                           | أليس بسيريني                                | عرش الأعداث التي وتعت في يتعاد من ١٩٩٧ إلى ١٩٩٩ | -710         |
| أحمد محمود                               | رويرت يانج                                  | أساطير بيضاء                                    | -717         |
| أحمد محمود                               | هوراس بيك                                   | القولكلور والبحر                                | -717         |
| جلال البنا                               | تشاراز فيلبس                                | نحر مفهرم لاقتصاديات الصحة                      | A/F-         |
| عايدة الباجوري                           | ريمون استانبولى                             | مفاتيح أورشليم القدس                            | -714         |
| بشير السباعي                             | توماش ماستناك                               | السلام المبليبي                                 | <b>-7</b> 7- |
| فؤاد عكود                                | وليم ي. أدمرُ                               | النوية المعبر الحضاري                           | 177-         |
| أمير نبيه وعبدالرحمن حجازي               | أى تشينغ                                    | أشعار من عالم اسمه الصين                        | 777          |
| يوسف عبدالفتاح                           | سعید قانعی                                  | نوادر جحا الإيراني                              | 777          |
| عمر الفاروق عمر                          | رينيه جينو                                  | أزمة العالم الحديث                              | 377-         |
| محمد برادة                               | جان جينيه                                   | الجرح السرى                                     | o77-         |
| ۔<br>توفیق علی منصبور                    | نخبة                                        | مختارات شعرية مترجمة (جـ٢)                      | <b>-777</b>  |
| عبدالوهاب علوب                           | نخبة                                        | حكايات إيرانية                                  | -777         |
| مجدی محمود الملیجی                       | ۔<br>تشارلس داروین                          | أممل الأنواع                                    | -774         |
| عزة الخميسي                              | نيقولاس جويات                               | قرن أخر من الهيمنة الأمريكية                    | -774         |
| صبری محمد حسن                            | أحمد بللو                                   | سيرتى الذاتية                                   | -75-         |
| بإشراف: حس <i>ن طلب</i>                  |                                             | مختارات من الشعر الأفريقي المعاصر               | 175-         |
| د<br>رانیا محمد                          | ۔<br>دولورس پرامون                          | المسلمون واليهود في مملكة فالنسيا               | -777         |
| حمادة إبراهيم                            | نخبة                                        | الحب وفنونه (شعر)                               | -777         |
| ۰۰۰ - ۱۰<br>مصطفی البهنساوی              | روی ماکلوید وإسماعیل سراج الدین             | . ب ب ب ب ب ب ب ب ب ب<br>مكتبة الإسكندرية       | 377-         |
| سمیر کریم                                | جودة عبد الفالق<br>جودة عبد الفالق          | . ، صد<br>التثبيت والتكيف في مصر                | -750         |
| سامية محمد جلال                          | . ت<br>جناب شهاب الدين                      | ايا تا يا يا تا .<br>حج يولندة                  | -777         |
| بدر الرفاعي                              | ۰ ، ۱۰ ، ۱۰ ، ۱۰ ، ۱۰ ، ۱۰ ، ۱۰ ، ۱۰ ،      | مصر الخديوية<br>مصر الخديوية                    | -777         |
| بدر رسي<br>فؤاد عبد المطلب               | روبرت بن ودین                               | الديمقراطية والشعر                              | ~77A         |
| ادمد شا <b>فعی</b><br>احمد شا <b>فعی</b> | تشاراز سیمیك<br>تشاراز سیمیك                | ندق الأرق (شعر)                                 | -779         |
| حسن حبشی                                 | الأميرة أنَّاكومنينا                        | ألكسياد                                         | -38.         |
| محمد قدری عمارة                          | برتراند رسل                                 | برتراندرسل (مختارات)                            | 135-         |
| ممدوح عبد المنعم                         | برس ـــ رسان<br>جوناٹان میلر ویورین فان اون | برر عرب من مصور ساء<br>أقدم لك: داروين والتطور  | 737-         |
| سمير عبدالحميد إبراهيم                   | عبد الماجد الدريابادي                       | سفرنامه حجاز (شعر)                              | 737-         |
| فتح الله الشيخ<br>فتح الله الشيخ         | مب سب سریه می<br>هوارد دشیرنر               | العلوم عند المسلمين                             | 337-         |
| سع من سيح                                | هوارد دسیرس                                 | - K <del>J</del>                                |              |

| عبد الوهاب علوب                             | تشارلز كجلى ويوجين ويتكوف   | السياسة الغارجية الأمريكية ومصادرها الداخلية | -710         |
|---------------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------------|--------------|
| عبد الوهاب علوب                             | سپهر نبيح                   | قصة الثورة الإيرانية                         | 737-         |
| فتحى العشرى                                 | جون نينيه                   | رسائل من مصر                                 | -7£V         |
| خليل كلفت                                   | بیاتریٹ سارلو               | بورخيس                                       | <b>A3</b> F- |
| سنحر يوسف                                   | جی دی موباسان               | الخوف وقصص خرافية أخرى                       | P37-         |
| عيد الوهاب علوب                             |                             | الدولة والسلطة والسياسة في الشرق الأوسط      | -70.         |
| أمل الصبيان                                 | وثائق قديمة                 | ديليسبس الذي لا تعرفه                        | / a F -      |
| حسن نمير الدين                              | کلود ترونکر                 | ألهة مصر القديمة                             | YoF-         |
| سمير جريس                                   | إيريش كستنر                 | مدرسة الطفاة (مسرحية)                        | 707-         |
| عبد الرحمن الخميسي                          | تصوص قديمة                  | أساطير شعبية من أوزبكستان (جـ١)              | 307-         |
| حليم طرسنون ومحمود ماهر طه                  | إيزابيل فرانكو              | أساطير وألهة                                 | -700         |
| ممدوح البستاوى                              | ألفونسيو ساسترى             | خبز الشعب والأرض العمراء (مسرهيتان)          | FoF-         |
| خالد عباس                                   | مرثيديس غارثيا أرينال       | محاكم التفتيش والموريسكيون                   | VoF-         |
| صبري التهامي                                | خوان رامون خيمينيث          | حوارات مع خوان رامون خيمينيث                 | AoF-         |
| عبداللطيف عبدالحليم                         | نخبة                        | قصائد من إسبانيا وأمريكا اللاتينية           | -704         |
| هاشم أحمد محمد                              | ريتشارد فايفيلد             | نافذة على أحدث العلوم                        | -77.         |
| منبري التهامي                               | نخبة                        | روائع أندلسية إسلامية                        | <b>/</b> 777 |
| صبري التهامي                                | داسو سالديبار               | رحلة إلى الجنور                              | <b>-77</b> ٢ |
| أحمد شافعي                                  | ليوسيل كليفتون              | امرأة عادية                                  | 777-         |
| عصام زكريا                                  | ستيفن كوهان وإنا راي هارك   | الرجل على الشاشة                             | 377-         |
| هاشم أحمد محمد                              | بول دافيز                   | عوالم أخرى                                   | o F F -      |
| جمال عبد الناصر ومدحت الجيار وجمال جاد الرب | وولفجانج اتش كليمن          | تطور الصورة الشعرية عند شكسبير               | -777         |
| على ليلة                                    | ألقن جولدنر                 | الأزمة القادمة لطم الاجتماع الغربي           | <b>V</b> //- |
|                                             | فريدريك چيمسون وماساو ميوشي | ثقافات العولة                                | AFF-         |
| نسیم مجلی                                   | وول شوينكا                  | ٹلاٹ مسرھیات                                 | -774         |
| ماهر البطوطي                                | جوستاف أدولفو بكر           | أشعار جوستاف أدولفو                          | -77.         |
| على عبدالأمير صالح                          | جيمس بولدوين                | قل لي كم مضى على رحيل القطار؟                | <b>/</b> V/  |
| إبتهال سالم                                 | نخبة                        | مختارات من الشعر الفرنسي للأطفال             | <b>アマ</b> アー |
| جلال الحفناوي                               | محمد إقبال                  | ضرب الكليم (شعر)                             | 77/          |
| محمد علاء الدين منصور                       | أية الله العظمى الخميني     | ديوان الإمام الخميني                         | 377-         |
| بإشراف: محمود إبراهيم السعدتي               | مارتن برنال                 | أثينا السوداء (جـ٧، مج١)                     | cVF-         |
| بإشراف: محمود إبراهيم السعدني               | مارتن برنال                 | أثينا السوداء (جـ٢، مج٢)                     | -7٧7         |
| أحمد كمال الدين حلمي                        | إدوارد جرانقيل براون        | تاريخ الأدب في إيران (جـ١ ، مج١)             | -777         |
| أحمد كمال الدين حلمي                        | إدوارد جرانقيل براون        | تاريخ الأدب في إيران (جـ١ ، مج٢)             | AVF-         |
| توفيق على منصور                             | وليام شكسبير                | مختارات شعرية مترجمة (جـ٢)                   | -7179        |
| سمير عبد ربه                                | وول شوينكا                  | سنوات الطفولة (رواية)                        | - ۱۸۶-       |
| أحمد الشيمي<br>أحمد الشيمي                  | ستانلی فش<br>ستانلی فش      | هل يوجد نص في هذا الفصل؟                     | -185         |
| مبری محمد حسن                               | بن أوكري                    | نجوم حظر التجوال الجديد (رواية)              | <b>7</b> \   |
|                                             |                             |                                              |              |

| منبري محمد حسن                | شي. م. ألوكو                                            | سکین واحد لکل رجل (روایة)                               | 77.                   |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------|
| رزق أحمد بهنسي                | الأعمال القصصية الكاملة (أنا كندا) (جـ١) أوراثيو كيروجا |                                                         | 387-                  |
| رزق أحمد بهنسي                | الأعمال القصصية الكاملة (الصحراء) (جـ٢) أوراثيو كيروجا  |                                                         | -740                  |
| سحر توفيق                     | امرأة محارية (رواية) ماكسين هونج كنجستون                |                                                         | アスパー                  |
| ماجدة العناني                 | فتانة حاج سيد جوادى                                     | محبوبة (رواية)                                          | <b>VA</b> 8-          |
| فتح الله الشيخ وأحمد السماحي  | فيليب م. نوبر وريتشارد أ. موار                          | الانفجارات الثلاثة العظمى                               | -714                  |
| هناء عبد الفتاح               | تادووش روجيفيتش                                         | الملف (مسرحية)                                          | <b>P</b> A <i>F</i> - |
| رمسيس عوض                     | (مختارات)                                               | محاكم التفتيش في فرنسا                                  | -74.                  |
| رمسيس عوض                     | (مختارات)                                               | ألبرت أينشتين: حياته وغرامياته                          | 127-                  |
| حمدى الجابرى                  | ريتشارد أبيجانسي وأوسكار زاريت                          | أقدم لك: الوجودية                                       | 785-                  |
| جمال الجزيرى                  | حائيم برشيت وأخرون                                      | أقدم لك: القتل الجماعي (المحرقة)                        | 795-                  |
| حمدی الجابری                  | جيف كولينز وبيل مايبلين                                 | أقدم لك: دريدا                                          | 387-                  |
| إمام عبدالفتاح إمام           | دیف روینسون وجودی جروف                                  | أقدم لك: رسل                                            | cPF-                  |
| إمام عبدالفتاح إمام           | ديف روينسون وأوسكار زاريت                               | أقدم لك: روسو                                           | <b>TPT</b> -          |
| إمام عبدالفتاح إمام           | روبرت ودفين وجودى جروفس                                 | أقدم لك: أرسطو                                          | <b>-79V</b>           |
| إمام عبدالفتاح إمام           | ليود سبئسر وأندرزيجي كروز                               | أقدم لك: عصر التنوير                                    | <b>AP</b> F-          |
| جمال الجزيرى                  | إيفان وارد وأوسكار زارايت                               | أقدم لك: التحليل النفسي                                 | -799                  |
| بسمة عبدالرحمن                | ماریو <b>بارجاس یوسا</b>                                | الكاتب رراقعه                                           | -V                    |
| منى البرنس                    | وليم رود فيفيان                                         | الذاكرة والحداثة                                        | -٧.١                  |
| محمود علاوى                   | أحمد وكيليان                                            | الأمثال الفارسية                                        | -V. T                 |
| أمين الشواربى                 | إدوارد جرانقيل براون                                    | تاريخ الأدب في إيران (جـ٢)                              | -٧.٣                  |
| محمد علاء الدين منصبور وأخرون | مولانا جلال الدين الريمى                                | فیه ما فیه                                              | -٧.٤                  |
| عبدالحميد مدكور               | الإمام الغزالي                                          | فضل الأنام من رسائل حجة الإسلام                         | -V·o                  |
| عزت عامر                      | جونسون ف، يان                                           | الشفرة الوراثية وكتاب التحولات                          | -V.7                  |
| وفاء عبدالقادر                | هوارد كاليجل وأخرون                                     | أقدم لك: ڤالتر بنيامين                                  | -٧.٧                  |
| رعوف عباس                     | دونالد مالكولم ريد                                      | فراعنة من؟                                              | -V•A                  |
| عادل نجیب بشری                | ألفريد أدلر                                             |                                                         | -٧.٩                  |
| دعاء محمد الخطيب              | إيان هاتشباي وجوموران – إليس                            | الأطفال والتكنولوچيا والثقافة                           | -Y1.                  |
| هناء عبد الفتاح               | میرزا محمد هادی رسوا                                    | درة التاج                                               | -V\\                  |
| سليمان البستاني               | هوميروس                                                 | ( 1/ 11 15 5                                            | -V17                  |
| سليمان البستاني               | هوميروس                                                 | ( ', ", "                                               | -٧١٣                  |
| حنا صاوه                      | لامنيه                                                  |                                                         | -٧١٤                  |
| نخبة من المترجمين             | مجموعة من المؤلفين                                      | ,                                                       | -V\a                  |
| نخبة من المترجمين             | مجموعة من المؤلفين                                      | ( . , ) .                                               | -۷17                  |
| نخبة من المترجمين             | مجموعة من المؤلفين                                      | ( . / 3                                                 | -٧١٧                  |
| نخبة من المترجمين             | مجموعة من المؤلفين                                      | ( , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                 | -V\X                  |
| نخبة من المترجمين             | مجموعة من المؤلفين                                      | ( . / 3                                                 | -Y14                  |
| نخبة من المترجمين             | مجموعة من المؤلفين                                      | جامعة كل المعارف (جــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | -77.                  |
|                               |                                                         |                                                         |                       |

| مصطفى لبيب عبد الفنى                          | . 11 1 .                                       | () ) at all 1 . P=1171 0                       | .,                |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------|
| مصطفى لبيب عبد القدى<br>الصفصافي أحمد القطوري | فلسفة المتكلمين في الإسلام (مج١) هـ. أ. ولفسون |                                                | -741              |
| الصنفاني احمد العطوري                         | یشار کمال                                      |                                                | -۷۲۲              |
|                                               | إفرايم نيمنى                                   |                                                | -۷۲۲              |
| عبده الريس<br>تار                             | بول روینسون                                    | اليسار القرويدى                                | -٧٢٤              |
| می مقلد                                       | جون فيتكس<br>·                                 | الاضطراب النفسي                                | -VY0              |
| مرور <del>ة محمد</del> إبراهيم<br>د الحدد     | غييرمو غوثالبيس بوستو<br>،                     | الموريسكيون في المغرب                          | -777              |
| وحيد السعيد<br>1 •                            | باچين                                          | حلم البحر (رواية)                              | -٧٢٧              |
| أميرة جمعة                                    | موریس آلیه                                     | العولة: تدمير العمالة والنمو                   | -VYA              |
| هویدا عزت                                     | صادق زیباکلام                                  | الثورة الإسلامية في إيران                      | -۷۲۹              |
| عزت عامر<br>- ب                               | ان جاتی                                        | حكايات من السهول الأفريقية                     | -٧٢.              |
| محمد قدري عمارة                               | مجموعة من المؤلفين                             | النوع: الذكر والأنثى بين التميز والاختلاف      | -441              |
| سمير جريس                                     | إنجو شولتسه                                    | قصص بسيطة (رواية)                              | -777              |
| محمد مصبطقی بدوی                              | ولیم شیکسبیر<br>،                              |                                                | -۷۳۲              |
| أمل الصبان                                    | أحمد يوسف                                      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •        | -VT E             |
| محمود محمد مکی                                | مایکل کوپرسون                                  | فن السيرة في العربية                           | -VT0              |
| شعبان مکاری                                   |                                                | التاريخ الشعبي للولايات المتحدة (جـ١)          | -777              |
| توفیق علی منصور                               | باتریك ل. أبوت                                 | الكوارث الطبيعية (مج٢)                         | -٧٣٧              |
| محمد عواد                                     | جیرار دی جورج                                  | دمشق من عصر ما قبل التاريخ إلى النولة الملوكية | -۷۳۸              |
| محمد عواد                                     | جیرار دی جورج                                  | بمشق من الإمبراطورية العشائية حتى الوقت العاشر | -٧٣٩              |
| مرفت ياقوت<br>بري                             | یاری هندس                                      | خطابات السلطة                                  | -Y£-              |
| أحمد هيكل                                     | برنارد لویس                                    | الإسلام وأزمة العمير                           | -V£\              |
| رئق بهنسی<br>د م                              | خوسيه لاكوادرا                                 | أرض حارة                                       | -V£Y              |
| شوقی جلال<br>،،                               | روبرت أونجر                                    | الثقافة: منظور دارويني                         | 737-              |
| سمير عبد الحميد                               | محمد إقبال                                     | ديوان الأسرار والرموز (شعر)                    | -V £ £            |
| محمد أبو زيد                                  | بيك الدنبلي                                    | المأثر السلطانية                               | -V£0              |
| حسن التعيمي                                   | جوزيف أ. شومبيتر                               | تاريخ التحليل الاقتصادي (مج١)                  | <b>-727</b>       |
| إيمان عبد العزيز                              | تريفور وايتوك                                  | الاستعارة في لغة السينما                       | -V£V              |
| سمیر کریم                                     | فرائسيس بويل                                   | تدمير النظام العالمي                           | -V£A              |
| باتسى جمال الدين                              | ل.ج. كالفيه                                    | إيكولوچيا لغات العالم                          | -٧٤٩              |
| بإشراف: أحمد عتمان                            | هوميروس                                        | الإلياذة                                       | -Vo·              |
| علاء السباعى                                  | نخبة                                           |                                                | -Vo1              |
| ئمر عاروری                                    | جمال قارمىلى                                   | ألمانيا بين عقدة الذنب والخوف                  | -VoY              |
| محسن يوسف                                     | إسماعيل سراج الدين وأخرون                      | التنمية والقيم                                 | -VoT              |
| عبدالسلام حيدر                                | أنًا ماري شيمل                                 | الشرق والغرب                                   | -Vo 8             |
| على إبراهيم منوقى                             |                                                | تاريخ الشعر الإسبائي خلال القرن المشرين        | -Voo              |
| خالد محمد عباس                                | إنريكي خاردييل برنثيلا                         | ذات العيون الساحرة                             | -Vo7              |
| آمال الروبي                                   | باتريشيا كرون                                  | تجارة مكة                                      | -V <sub>0</sub> V |
| عاطف عبدالحميد                                | بروس روينز                                     | الإحساس بالعولة                                | -VcA              |
|                                               |                                                |                                                |                   |

| جلال الحفناوي                                                                                                                                                                                                                                           | مولوی سید محمد                                                                                                                                                            | النثر الأردى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -۷09                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| السيد الأسود                                                                                                                                                                                                                                            | سووى تنييد مصد<br>السيد الأسود                                                                                                                                            | الدين والتصور الشعبي للكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -٧٦.                                                             |
| فاطمة ناعوت                                                                                                                                                                                                                                             | السيد الدسود<br>فيرجينيا وولف                                                                                                                                             | حيوب مثقلة بالحجارة (رواية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -771                                                             |
| عبدالعال صالح                                                                                                                                                                                                                                           | ماریا سولیداد                                                                                                                                                             | بيوب عدوًا و صديقًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -٧٦٢                                                             |
| نجوی عمر                                                                                                                                                                                                                                                | سري سريداد<br>انريكو بيا                                                                                                                                                  | الحياة في مصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -V7r                                                             |
| حازم محفوظ<br>حازم محفوظ                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                           | دیوان غالب الدهلوی (شعر غزل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 37V-                                                             |
| حازم محقوظ                                                                                                                                                                                                                                              | خواجة الدهلوى<br>خواجة الدهلوى                                                                                                                                            | ديوان خواجة الدهلوي (شعر تصوف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -V%                                                              |
| غازی برو وخلیل احمد خلیل                                                                                                                                                                                                                                | تبیری هنتش                                                                                                                                                                | الشرق المتخيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -777                                                             |
| غازی برو                                                                                                                                                                                                                                                | نسيب سمير الحسيني                                                                                                                                                         | الغرب المتخيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -٧٦٧                                                             |
| معمود فهمی حجازی                                                                                                                                                                                                                                        | محمود فهمی حجازی                                                                                                                                                          | حوار الثقافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | A/74-                                                            |
| رندا النشار وضياء زاهر                                                                                                                                                                                                                                  | فريدريك هتمان                                                                                                                                                             | أدباء أحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -٧٦٩                                                             |
| صبری التهامی                                                                                                                                                                                                                                            | بينيتو بيريث جال <i>دوس</i>                                                                                                                                               | السيدة بيرفيكتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -٧٧.                                                             |
| مبری التهامی                                                                                                                                                                                                                                            | ریکاردو جویرالدیس                                                                                                                                                         | السيد سيجوندو سومبرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -٧٧١                                                             |
| محس <i>ن مصیلحی</i>                                                                                                                                                                                                                                     | ور و ق . دود . د<br>إليزابيث رايت                                                                                                                                         | بريخت ما بعد الحداثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -٧٧٢                                                             |
| بإشراف: محمد فتحى عبدالهادى                                                                                                                                                                                                                             | ، ده به<br>جون فیزر رپول ستیرجز                                                                                                                                           | .ت.<br>دائرة المعارف الدولية (جـ٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -٧٧٢                                                             |
| .رب ب<br>حسن عبد ربه المسري                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                           | الديموقراطية الأمريكية: التاريخ والمرتكزات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -VV£                                                             |
| جلال الحفناوي<br>جلال الحفناوي                                                                                                                                                                                                                          | نذير أحمد الدهاري                                                                                                                                                         | مرأة العروس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -YV o                                                            |
| محمد محمد بوئس                                                                                                                                                                                                                                          | د.<br>فريد الدين العطار                                                                                                                                                   | منظومة مصيبت نامه (مج١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -٧٧٦                                                             |
| عرت عامر<br>عرت عامر                                                                                                                                                                                                                                    | جيمس إ. ليدسى                                                                                                                                                             | الانفجار الأعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -٧٧٧                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                  |
| حازم محقوظ                                                                                                                                                                                                                                              | مولانا محمد أحمد ورضنا القادرى                                                                                                                                            | صنفوة المديح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - <b>V</b> VA                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                         | مولانا محمد أحمد ورضا القادرى<br>نخبة                                                                                                                                     | صفوة المديع<br>خيوط العنكبوت وقصيص أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -VV4                                                             |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشي                                                                                                                                                                                                                   | نخبة                                                                                                                                                                      | خيرط العنكبوت وقصص أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                         | نخبة<br>غلام رسول مهر                                                                                                                                                     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -٧٧٩                                                             |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشي<br>سمير عبد الحميد إبراهيم                                                                                                                                                                                        | نخبة                                                                                                                                                                      | خيوط العنكبوت وقصص أخرى<br>من أدب الرسائل الهندية حجاز ١٩٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -VV¶<br>-VA•                                                     |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران                                                                                                                                                                         | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران                                                                                                                                        | خيوط العنكبوت وقصم أخرى<br>من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٣٠<br>الطريق إلى بكين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -VV¶<br>-VA·<br>-VA\                                             |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود                                                                                                                                                     | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون                                                                                                                       | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى<br>من أدب الرسائل الهندية حجاز ١٩٣٠<br>الطريق إلى بكين<br>المسرح المسكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -VV4<br>-VA-<br>-VA\<br>-VAY                                     |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود<br>طلعت السروجى                                                                                                                                     | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جورج وبول ویلدنج                                                                                               | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى<br>من أدب "رسائل الهندية هجاز ١٩٢٠<br>الطريق إلى بكين<br>المسرح المسكون<br>العولة والرعاية الإنسانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -VV¶ -V∧\ -V∧\ -V∧Y -V∧Y                                         |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود<br>طلعت السروجى<br>جمعة سيد يوسف                                                                                                                    | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جودج وبول ویلدنج<br>دیفید ۱. وولف                                                                              | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى<br>من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠<br>الطريق إلى بكين<br>المسرح المسكون<br>العولة والرعاية الإنسانية<br>الإساءة للطفل                                                                                                                                                                                                                                                                                        | PVV-<br>- \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                  |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود<br>طلعت السروجى<br>جمعة سيد يوسف<br>سمير حنا صادق                                                                                                   | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جورج وبول ویلدنج<br>دیفید أ. وولف<br>کارل ساجان                                                                | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى من أدب الرسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ الطريق إلى بكين المسرح المسكون العولة والرعاية الإنسانية الإساءة للطفل تأملات عن تطور ذكاء الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                          | PVV-                                                             |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود<br>طلعت السروجى<br>جمعة سيد يوسف<br>سمير حنا صادق<br>سحر توفيق                                                                                      | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جورج وبول ویلدنج<br>دیفید أ. وولف<br>کارل ساجان<br>مارجریت أتوود                                               | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى<br>من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠<br>الطريق إلى بكين<br>المسرح المسكون<br>العولة والرعاية الإنسانية<br>الإساءة للطفل<br>تأملات عن تطور ذكاء الإنسان<br>المذنبة (رواية)                                                                                                                                                                                                                                      | PVV \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                        |
| سعير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود<br>طلعت السروجى<br>جمعة سيد يوسف<br>سمير حنا صادق<br>سحر توفيق<br>إيناس صادق                                                                        | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جورج وبول ویلدنج<br>دیفید ۱. وولف<br>کارل ساجان<br>مارجریت أتوود<br>جوذیه بوفیه                                | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ الطريق إلى بكين المسرح المسكون العولة والرعاية الإنسانية الإساءة للطفل تأملات عن تطور ذكاء الإنسان المنية (رواية)                                                                                                                                                                                                                                                             | PVV \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                        |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى<br>سمير عبد الحميد إبراهيم<br>نبيلة بدران<br>جمال عبد المقصود<br>طلعت السروجى<br>جمعة سيد يوسف<br>سمير حنا صادق<br>سحر توفيق<br>إيناس صادق<br>خالد أبو اليزيد البلتاجى                                            | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جورج وبول ویلدنج<br>دیفید ۱. وولف<br>کارل ساجان<br>مارجریت أتوود<br>جوزیه بوفیه<br>میروسلاف فرنر               | خيوط العنكبوت وقصيص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ المطريق إلى بكين المعرلة والرعاية الإنسانية الإساءة للطفل المائنية (رواية) العودة من فلسطين سر الأهرامات                                                                                                                                                                                                                                                                     | FVV-<br>. AV-<br>YAV-<br>TAV-<br>3AV-<br>. AV-<br>. AV-<br>. AV- |
| سمير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى سمير عبد الحميد إبراهيم نبيلة بدران جمال عبد المقصود طلعت السروجى جمعة سيد يوسف سمير حنا صادق سحر توفيق بيناس صادق إيناس صادق                                                                                     | نخبة<br>غلام رسول مهر<br>هدی بدران<br>مارفن کارلسون<br>فیك جورج وبول ویلدنج<br>دیفید آ، وولف<br>کارل ساجان<br>مارجریت آتوود<br>جوزیه بوفیه<br>میروسلاف فرنر               | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ المطريق إلى بكين المولة والرعاية الإنسانية الإساءة للطفل تأملات عن تطور ذكاء الإنسان المودة من فلسطين سر الأهرامات                                                                                                                                                                                                                                                            | PVV                                                              |
| سعیر عبدالحمید إبراهیم وسارة تاکاهاشی سمیر عبد الحمید إبراهیم نبیلة بدران جمال عبد المقصود طلعت السروجی جمعة سید یوسف سمیر حنا صادق سحر توفیق بیناس صادق ایناس صادق منی الدرویی منی الدرویی                                                             | نخبة  هدی بدران  هدی بدران  مارفن كارلسون  فيك جورج وبول ويلدنج  كارل ساجان  مارجريت أتوود  ميروسلاف فرنر  هاجين  مونيك بونتو                                             | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ الطريق إلى بكين العولة والرعاية الإنسانية الإساءة للطفل تأملات عن تطور ذكاء الإنسان المودة من فلسطين سر الأهرامات الانتظار (رواية)                                                                                                                                                                                                                                            | PVV                                                              |
| سعير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى سعير عبد الحميد إبراهيم نبيلة بدران جمال عبد المقصود طلعت السروجى جمعة سيد يوسف سعير حنا صادق سحر توفيق سحر توفيق غالد أبو اليزيد البلتاجي منى الدروبي منى الدروبي                                                | نخبة  هدی بدران  هدی بدران  مارفن کارلسون  فیك جورج وبول ویلدنج  کارل ساجان  مارجریت أتورد  جوزیه بوفیه  میروسلاف فرنر  مونیك بونتو  محمد الشیمی  مین جیونیس              | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ المطريق إلى بكين المولة والرعاية الإنسانية الإساءة للطفل تأملات عن تطور ذكاء الإنسان المنبة (رواية) سر الأهرامات الانتظار (رواية) الانتظار (رواية) الفرانكفونية العربية المطور ومعامل العطور في مصر القديمة دراسات حرل القصص القصيرة لإدرس ومعفوط                                                                                                                             | PVV                                                              |
| سعير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى سعير عبد الحميد إبراهيم خمال عبد المقصود طلعت السروجى جمعة سيد يوسف سعير حنا صادق سحر توفيق سحر توفيق خالد أبو اليزيد البلتاجي منى الدروبي منى الدروبي ماهر جويجاتي ماهر جويجاتي منى إبراهيم دوف وصفى دوف         | نخبة  هدی بدران  هدی بدران  مارفن کارلسون  فیك جورج وبول ویلدنج  کارل ساجان  مارجریت أتوود  مروسلاف فرنر  هاجین  مونیك بونتو  معدد الشیمی  میخائیل  جون جریفیس            | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ المسرح المسكون المولة والرعاية الإنسانية تملات عن تطور ذكاء الإنسان المذنبة (رواية) سر الأهرامات الانتظار (رواية) الفرانكفونية العربية الفرانكفونية العربية المطور ومعامل العطور في مصر القديمة المات حول القصص الفسية لابريس ومعفوط ثلاث رؤى للمستقبل التريغ الشعبي الولايات عنده (جـ٢)                                                                                      | PVV \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                          |
| سعير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشي سعير عبد الحميد إبراهيم جمال عبد المقصود جمعة سيد يوسف جمعة سيد يوسف سعير حنا صادق سحر توفيق سعور توفيق خالد أبو اليزيد البلتاجي منى الدروبي منى الدروبي ماهر جويجاتي ماهر جويجاتي دوفي وصفي روف وصفي دعيان مكاوي | نخبة  هدی بدران  هدی بدران  مارفن كارلسون  فيك جورج وبول ويلدنج  كارل ساجان  مارجريت أتوود  جوزيه بوفيه  ميروسلاف فرنر  مونيك بونتو  محمد الشيمى  منى ميخائيل  خون جريفيس | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ المسرح المسرح المسكون العولية والرعاية الإنسانية العولة والرعاية الإنسانية تأملات عن تطور ذكاء الإنسان المدنية (رواية) مس الأهرامات الانتظار (رواية) الغزائكفونية العربية الفرانكفونية العربية العلور ومعامل العطور ومعامل العطور في مصر القديمة الماريخ المسمى القسيرة لادرس ومعامل المعاور ومعامل العطور في عصر القديمة تلاث وفي للمستقبل تالريخ الشعبي الولايات عنده (جـ٢) | PVV                                                              |
| سعير عبدالحميد إبراهيم وسارة تاكاهاشى سعير عبد الحميد إبراهيم خمال عبد المقصود طلعت السروجى جمعة سيد يوسف سعير حنا صادق سحر توفيق سحر توفيق خالد أبو اليزيد البلتاجي منى الدروبي منى الدروبي ماهر جويجاتي ماهر جويجاتي منى إبراهيم دوف وصفى دوف         | نخبة  هدی بدران  هدی بدران  مارفن كارلسون  فيك جورج وبول ويلدنج  كارل ساجان  مارجريت أتوود  جوزيه بوفيه  ميروسلاف فرنر  مونيك بونتو  معمد الشيمى  منى ميخائيل  جون جريفيس | خيوط العنكبوت وقصص أخرى من أدب "رسائل الهندية حجاز ١٩٢٠ المسرح المسكون المولة والرعاية الإنسانية تملات عن تطور ذكاء الإنسان المذنبة (رواية) سر الأهرامات الانتظار (رواية) الفرانكفونية العربية الفرانكفونية العربية المطور ومعامل العطور في مصر القديمة المات حول القصص الفسية لابريس ومعفوط ثلاث رؤى للمستقبل التريغ الشعبي الولايات عنده (جـ٢)                                                                                      | PVV                                                              |

| -٧11           | سلم السنوات                                           | أن تيلر                            | عبد الحميد فهمى الجمال      |
|----------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------|
| -A             | قضايا في علم اللغة التطبيقي                           | ميشيل ماكارثى                      | عبد الجواد توفيق            |
| -A- \          | نحق مستقبل أفضل                                       | تقرير دولى                         | بإشراف: محسن يوسف           |
| -A. Y          | مسلمو غرناطة في الأداب الأوروبية                      | ماريا سوليداد                      | شرين محمود الرفاعي          |
| -4.7           | التغيير والتنمية في القرن العشرين                     | ترماس باترسون                      | عزة الخميسي                 |
| -4. 8          | سوسيولوجيا الدين                                      | دانييل هيرڤيه-ليجيه رچان بول ويلام | درويش الطوجى                |
| -4.0           | من لا عزاء لهم (رواية)                                | كازو إيشيجورو                      | طاهر البربري                |
| 7 · A-         | الطبقة العليا المترسطة                                | ماجدة بركة                         | محمود ماجد                  |
| -A.V           | يحي حقي: تشريح مفكر مصري                              | ميريام كوك                         | خیری دومهٔ                  |
| -4.4           | الشرق الأوسط والولايات المتحدة                        | ديفيد دابليو ليش                   | أحمد مجمود                  |
| -4.1           | تاريخ الفلسفة السياسية (جـ١)                          | لبو شتراوس وجوزيف كروبسي           | محمود سيد أحمد              |
| -A\.           | تاريخ الفلسفة السياسية (جـ٢)                          | ليو شتراوس وجوزيف كروبسي           | محمود سيد أحمد              |
| -A\\           | تاريخ التحليل الاقتصادي (مج٢)                         | جرزيف أشومبيتر                     | حسن التعيمي                 |
| -A17           | تُنْمُلُ العالم: الصورة والأسلوب في العياة الاجتماعية | ميشيل مافيزولي                     | فريد الزاهى                 |
| -A/r           | لم أخرج من ليلي (رواية)                               | أنى إرنو                           | نورا أمين                   |
| -A\£           | الحياة اليومية في مصر الرومانية                       | نافتال لويس                        | أمال الروبي                 |
| -A\c           | فلسفة المتكلمين (مج٢)                                 | هـ. أ. ولفسون                      | مصطفى لبيب عبدالفني         |
| <b>Γ/</b> λ-   | العدو الأمريكي                                        | فيليب روچيه                        | بدر الدین عرودکی            |
| - <b>۸</b> \٧  | مائدة أفلاطون: كلام في الحب                           | أفلاطون                            | محمد لطفي جمعة              |
| -414           | العرفيون والتجار في القرن ١٨ (ج.١)                    | أندريه ريمون                       | ناصر أحمد وباتسى جمال الدين |
| -114           | الحرفيون والتجار في القرن ١٨ (٣٠٠)                    | أندريه ريمون                       | ناصر أحمد وباتسى جمال الدين |
| -84.           | ميراث الترجمة: هملت (مسرحية)                          | وليم شكسبير                        | طانيوس أفندى                |
| -441           | هفت بیکر (شعر)                                        | نور الدين عبد الرحمن الجامي        | عبد العزيز بقوش             |
| -X77           | نن الرباعي (شعر)                                      | نخبة                               | محمد نور الدين عبد المنعم   |
| -A77           | وجه أمريكا الأسود (شعر)                               | نخبة                               | أحمد شاقعي                  |
| 37A-           | لغة الدراما                                           | دافید برتش                         | ربيع مفتاح                  |
| -A70           | ميراث الترجعة. عصر النهضة في إيطاليا (جـ١)            | ياكوب يوكهارت                      | عبد العزيز توفيق جاريد      |
| <b>ア</b> アスー   | ميراث الترجمة: عصر النهضة لي إيطاليا (جـ٣)            | ياكوب يوكهارت                      | عبد العزيز توفيق جاويد      |
| -A7V           | أعل مطروح البدو والمستوطنون والغين يقضون العطائت      | ىونالد پ.كول وثريا تركى            | محمد على قرج                |
| <b></b>        | ميراث الترجمة: النظرية النسبية                        | ألبرت أينشتين                      | رمسيس شحاتة                 |
| <b>- 7 7 7</b> | مناظرة حول الإسلام والعلم                             | إرنست رينان وجمال الدين الأفغاني   | مجدى عبد الحافظ             |
| -77.           | رق العشق                                              | حسن کریم بور                       | محمد علاء الدين منصبور      |
| -471           | ميراث الترجمة: تطور علم الطبيعة                       | ألبرت أينشتين وليو بولد إنفاد      | محمد النادى وعطية عاشور     |
| -X7Y           | تاريخ التحليل الاقتصادي (جـ٣)                         | جوزيف أشومبيتر                     | حسن النعيمي                 |
| - <b>NTT</b>   | الفلسفة الألمانية                                     | فرنر شميدرس                        | محسن الدمرداش               |
| 37%-           | كنز الشعر                                             | ذبيح الله صفا                      | محمد علاء الدين منصور       |
|                |                                                       |                                    |                             |

طلعت شاهين

كاترين جيلدرد ودافيد جيلدرد سميرة أبو الحسن

٧٩٧ - الرؤية في ليلة معتمة (شعر)

٧٩٨ - الإرشاد النفسي للأطفال

نخبة

| -AT0           | تشيخوف: حياة في صور بيتر أوربان                |                               | علاء عزمى              |
|----------------|------------------------------------------------|-------------------------------|------------------------|
| -X77           | بين الإسلام والفرب                             | مرثيدس غارثيا                 | ممدوح البستاوى         |
| -X7V           | عناكب في المصيدة                               | ناتاليا فيكو                  | على قهمى عبدالسلام     |
| <b>-</b> 878   | في تفسير مذهب بوش ومقالات أخرى                 | •                             | لبنی صبری              |
| -179           | أقدم لك: النظرية النقدية                       | ستيوارت سين وبورين فان لون    | جمال الجزيرى           |
| -48.           | الخواتم الثلاثة                                | جوتهوك ليسينج                 | فوزية حسن              |
| -A£\           | هملت: أمير الدانمارك                           | وليم شكسبير                   | محمد مصطفى يدوى        |
| -A&Y           | منظومة مصيبت نامه (مج٢)                        | فريد الدين العطار             | محمد محمد يونس         |
| 738-           | من روائع القصيد الفارسي                        | نخبة                          | محمد علاء الدين منصبور |
| -A £ £         | دراسات في الفقر والعولة                        | كريمة كريم                    | سمير كريم              |
| -450           | غياب السلام                                    | نيكولاس جويات                 | طلعت الشايب            |
| <b>73</b> A-   | الطبيعة البشرية                                | ألفريد آدار                   | عادل نجيب بشرى         |
| -AEV           | الحياة بعد الرأسمالية                          | مايكل ألبرت                   | أحمد محمود             |
| <b>A3A</b> -   | ميراث الترجمة: تاريخ النولة العربية            | يوليوس فلهاوزن                | عبد الهادى أبو ريدة    |
| -129           | سونيتات شكسبير                                 | وليم شكسبير                   | بدر توفيق              |
| -A0·           | الخيال، الأسلوب، الحداثة                       | مقالات مختارة                 | جابر عصفور             |
| -101           | ميرات الترجمة: الطب التجريبي                   | ک <i>لود</i> برنار            | يوسف مراد              |
| -AcY           | العلم والحقيقة                                 | ريتشارد دوكنز                 | مصطفى إبراهيم فهمى     |
| -107           | العمارة في الأندلس: عمارة المدن والمصمون (مج١) | باسيليو بابون مالدونانو       | على إبراهيم منوفى      |
| -As £          | العبارة في الأندلس: عبارة المن والعصون (مج٢)   | باسيليو بابون مالنونانو       | على إبراهيم منوقى      |
| -A::           | فهم الاستعارة في الأدب                         | جيرارد ستيم                   | محمد أحمد حمد          |
| <b>ア</b> cAー   | القضية الموريسكية من وجهة نظر أخرى             | فرانئيسكو ماركيث يانو بيانوبا | عائشة سويلم            |
| -AoV           | نادجا (رواية)                                  | أندريه بريتون                 | كامل عويد العامرى      |
| -A0A           | جوهر الترجمة: عبور الحدود الثقافية             | ثيو هرمانز                    | بيومى قنديل            |
| -109           | السياسة في الشرق القديم                        | إيف شيمل                      | مصطفى ماهر             |
| - <b>/ / /</b> | مصىر وأوروبا                                   | القاضى فان بملن               | لطيفة سالم             |
| 17A-           | الإسلام والمسلمون في أمريكا                    | جين سميث                      | محمد الخولى            |
| <b>ア</b> アスー   | ببغاء الكاكادو                                 | أرتور شنيتسلر                 | محسن الدمرداش          |
| 778-           | لقاء بالشعراء                                  | على أكبر دلقي                 | محمد علاء الدين منصور  |
| - <b>17</b>    | أوراق فلسطينية                                 | ىورين إنجرامز                 | عبد الرحيم الرفاعي     |
| ۵۶۸–           | فكرة الثقافة                                   | تيرى إيجلتون                  | شوقي جلال              |
| アアスー           | رسائل خمس في الأفاق والأنفس                    | مجموعة من المؤلفين            | محمد علاء الدين منصور  |
| <b>V</b>       | المهمة الاستوائية (رواية)                      | ديفيد مايلو                   | صبرى محمد حسن          |
| <b>ヘ</b> アスー   | الشعر القارسي المعاصير                         | ساعد باقرى ومحمد رضا محمدى    | محمد علاء الدين منصور  |
| <b>-</b> 874   | تطور الثقافة                                   | روین دونبار وأخرون            | شوقى جلال              |
| -44.           | عشر مسرحیات (جـ۱)                              | نخبة                          | حمادة إبراهيم          |
| -4/1           | عشر مسرحیات (جـ۲)                              | نخبة                          | حمادة إبراهيم          |
| -474           | كتاب الطاو                                     | لاوتسو                        | محسن فرجاني            |
|                |                                                |                               |                        |

| ظهور أحمد                   | جاويد إقبال              | المنهر الخالد (مج١)                        | -AVE         |
|-----------------------------|--------------------------|--------------------------------------------|--------------|
| ظهور أحمد                   | جاويد إقبال              | النهر الخالد (مج٢)                         | -AVa         |
| أماني المنياوي              | هنری جورج فارمر          | دراسات في الموسيقي الشرقية (جـ١)           | <b>7VA</b> - |
| صلاح محجوب                  | موريتس شنتينثنيدر        | أدب الجدل والدفاع في العربية               | -AVV         |
| صبرى محمد حسن               | تشارلز دوتى              | ترحال في صحراء الجزيرة العربية (جـ١، مجـ١) | -444         |
| صبرى محمد حسن               | تشارلز دوتى              | ترحال في صحراء الجزيرة العربية (جـ١، مجـ٢) | -444         |
| عبد الرحمن حجازى وأمير نبيه | أحمد حسنين بك            | الواحات المفقودة                           | -44.         |
| هويدا عزت                   | جلال آل أحمد             | التنويريون وبورهم في خدمة المجتمع          | -111         |
| إبراهيم الشواربى            | حافظ الشيرازي            | ميراث الترجمة: أغاني شيراز (جـ١)           | -887         |
| إبراهيم الشواربي            | حافظ الشيرازي            | ميراث الترجمة: أغاني شيراز (جـ٢)           | -            |
| محمد رشدی سالم              | باربرا تيزار ومارتن هيوز | تعلم الأطفال الصيغار                       | -448         |
| يدر عرودكي                  | جان بوبريار              | روح الإرهاب                                | -Mo          |
| ٹائر دیب                    | دوجلاس روينسون           | الترجمة والإمبراطورية                      | <b>FAA-</b>  |
| محمد علاء الدين منصور       | سعدى الشيرازي            | غزلیات سعدی (شعر)                          | -444         |
| هويدا عزت                   | مريم جعفرى               | أزهار مسلك الليل (رواية)                   | -^^          |
| ميخائيل رومان               | وليم فوكنر               | ميرات الترجمة: سارتورس                     | -۸۸٩         |
| الصنفصافي أحمد القطوري      | مخدومقلي فراغي           | منخبات أشعار فراغي                         | -19.         |
| عزة مازن                    | مارجريت أتوود            | م <b>فارض</b> ات مع الموتى                 | -411         |
| إسحاق عبيد                  | عزيز سوريال عطية         | تاريخ المسيحية الشرقية                     | -447         |
| محمد قدرى عمارة             | برتراند راسل             | عبادة الإنسان الحر                         | 788-         |
| رفعت السيد على              | محمد أسد                 | 0.0.5                                      | 3 P.A-       |
| يسرى خميس                   | فريدريش بورينمات         | وادى الفوضى (رواية)                        | -140         |
| زين العابدين فؤاد           | نخبة                     | شعر الضفاف الأخرى                          | <b>FPA-</b>  |
| صبرى محمد حسن               | ديفيد جورج هوجارث        | اختراق الجزيرة العربية                     | -A9V         |
| محمود خيال                  | برویز آمیر علی بھائی     | الإستلام والعلم                            | APA-         |
| أحمد مختار الجمال           | بيتر مارشال              | الدبلوماسية الفاعلة                        | -844         |
| جابر عصفور                  | مقالات مختارة            | تيارات نقدية محدثة                         | -1           |
| عبد العزيز حمدى             | لي جاو شينج              | e                                          | -1.1         |
| مروة الفقى                  | رويرت أرنوك              | ألهة مصر القديمة وأساطيرها                 | -9.4         |
| حسين بيومى                  | بیل نیکولز               | أفلام ومناهج (مج۱)                         | 7.7          |
| حسين بيومى                  | بيل نيكولز               | أفلام ومناهج (مج٢)                         |              |
| جلال السعيد الحفناوي        | ج. ت. جارات              | تراث الهند                                 |              |
| أحمد هويدى                  | هيربرت بوسة              | أسس الحوار في القرآن                       |              |
| فاطمة خليل                  | فرانسواز جيرو            | أرش متعة الحياة (رواية)                    |              |
| خالدة حامد                  | دیفید کوزنز هوی          | الحلقة النقدية                             | -1.4         |

٨٧٢- معلمون لمدارس المستقبل تقرير صادر عن اليونسكو يهاء شاهين